# يخ هذا العدد :

اشبهتان في العقيدة المهدوية :

- ١) عدم تعرض البخاري ومسلم للقضية المهدوية
  - ٢) تضعيف ابن خلدون للروايات المهدوية
    - 🧷 الشيخ كاظم القره غولي

دلائلالعصر

تصاعد الاهتمام بالمخلّص الموعود في وجدان شعوب العالم

📝 مجتبى السادة

القيم الأخلاقية في الدولة الهدوية - تأسيسات ومبادئ

الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي

شخصيات محورية في الحركة المهدوية

الشيخ علي كريُّم

فتن آخر الزمان وأساليب المواجهة

فتنة السفياني أنموذجأ

السعيدي على مخيط السعيدي

الدرس المهدوي بين الأهمية وآليات التخصص

أهمية البحث عن القواعد المهدوية وتدوينها

والاعتماد عليهافي ضبط المسائل المتعلقة بالمهدوية

📝 الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي

\$نقد ومراجعة شبهات

الدكتور ناصر القفاري حول فكرة المهدوية

🕜 الناقد: نصرت الله آيتي - المترجم: علاء الزبيدي



حزيران ٢٠٢٥م





مجلة علمية تخصصية تصدر عن

وَ مِنْ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِينِ الْمُعْلِينِ الْمُعِلِي الْمُعْلِينِ الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمِعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِ

المشرفالعام

السيّد محمّد القبانچي

وئيسالتحرير

الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي

مديرالتحرير

الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي

الإخراج الفني والتنضيد الإلكتروني

الأستاذ حسن محمد حسن الطريفي

عدد النسخ

٥٠٠ نسخة

الناشر

مركز الدراسات التخصصية في الإمام المهدي عليه

جميع الحقوق محفوظة للناشر

www.m-mahdi.net/almauood









#### قواعد النشر في مجلَّة الموعود

- ١- تنشر المجلَّة الأبحاث العلمية الرصينة المختصّة بعقيدة الموعود على المعلمية المعلم المعلم المعلمية المعلمية المعلمية المعلمية المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المع
- ٢- الأفضل أن تكون البحوث منضدة الكترونيا، على أن لا تقل كلمات البحث
   عن (٤٠٠٠) كلمة.
- ٣- أن تحتوي الصفحة الأُولى من البحث على عنوان واسم الباحث/الباحثين، وجهة العمل والعنوان، ورقم الهاتف والبريد الإلكتروني إن وُجد.
- ٤- يُشار إلى المصادر جميعها بأرقام الهوامش، وتراعى الأصول العلمية المتعارفة في التوثيق والإشارة.
- ه- أن تُرفَق نسخة من السيرة العلمية إذا كان الباحث يتعاون مع المجلّة للمرّة الأولى.
  - ٦- أن لا يكون البحث قد نُشرَ سابقاً.
  - ٧- لا تُعَبِّر الأفكار المنشورة في المجلَّة بالضرورة عن وجهة نظر جهة الإصدار.
    - ٨- يخضع ترتيب الأبحاث المنشورة لموجبات فنيّة.
- ٩- تخضع البحوث لتقويم علمي لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد البحوث إلى
   أصحابها سواءً أنشرت أم لم تُنشر.
- ١٠ يُمنح كل باحث نسخة واحدة من العدد الذي نُشِرَ فيه بحثه، ومكافأة مالية مجزية.
  - ١١- تُرسَل البحوث للمجلَّة، أو تُسلَّم مباشرة إلى مقر المجلة على العنوان التالي:
     العراق، النجف الأشرف، شارع السور، قرب جبل الحويش.

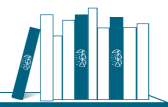
رقم الهاتف: ۲۲۷۸۷۲۲۹ ۰۰۹

www.m-mahdi.com/almauood almauood@m-mahdi.com



# تمهيدنا القراءات المنحرفة في العقيدة المهدوية





\* إنَّ مسألة المهدوية من بين أهم المسائل المرتبطة بالمعتقد الديني، بل والإنساني، حيث تمثل أملاً ومشروعاً إلهياً لتحقيق العدالة في الأرض.

وقد خضعت لقراءات مختلفة، بعضها نابع مناهج متقنة مستندة إلى نصوص الوحي والعقل، وبعضها الآخر وليد أهواء وتقلبات فكرية أو اجتهاعية أو سياسية.

\* في هذه الإطلالة، نرصد جانباً من القراءات المنحرفة في العقيدة المهدوية، ثم نفندها بالنقد المنهجي والعقدي الدقيق، حيث نقيم البرهان على خطأ هذه القراءات غير المنتجة والمنحرفة عن مسار القضية الحقيقي، لنثبت في النهاية أنَّ القراءة الشيعية الإمامية هي القراءة الرصينة المتوافقة مع القرآن الكريم والسنة الشريفة، لأنَّها مستقاة من مبادئ علم الكلام والروايات الشريفة عن العترة الطاهرة الميها.

### عوامل مختلفة تؤدي إلى التباين والافتراق عن المهدوية:

\* تميل القراءات السنية في طابعها العام إلى إنكار ولادة الإمام المهدي على معتبرةً أنَّه سيولد في آخر الزمان، أو تجعله شخصية غير واضحة المعالم والهوية.



وهذه القراءة تتعارض مع الروايات المتواترة التي تثبت بشكل قطعي أنَّ المهدى من ولد فاطمة عَلِيْقِكُ ومن ذرية الحسين عَلَيْكِهِ، فضلاً عن مخالفتها لقانون اللطف الإلهي، الذي يقتضي وجود الإمام فعلاً، فالإنكار يتنافى مع مقتضيات الإمامة، التي تقتضي وجود إمام في كل عصر لبيان الحق وحفظ الدين.

ولعل ذلك حصل بسبب الخلط بين مفهوم الخلافة السياسية والمهدوية، وهو أمريؤدي إلى تحريف العقيدة المهدوية عن أصولها.

\* يعـد التأثـر ببعـض الاتجاهـات الفلسـفية الصر فــة، بـل والكلاميــة غــر الرصينة، من المؤثرات الكبيرة في الفهم الخاطئ للعديد من المفاهيم المهدوية، حيث يكون تفسيرها موجباً لإخراجها عن سياقاتها التي وُجدت من أجلها، كالطموح نحو المدينة الفاضلة، والاعتقاد بافتقار المهدوية إلى التجربة مما أوجب الغيبة، أو الاعتباد على المهدوية العقلانية بدلاً من المهدوية المعصومة، وهكذا العشرات من المفاهيم المهلهلة أو البعيدة عن واقع المهدوية المؤسسة على يد العناية الإلهية وبيانات الوحي وخطابات العترة الطاهرة.

\* كما وتعد التأثيرات السياسية والاجتماعية من بين المؤثرات التي لعبت دوراً كبيراً في بناء مفاهيم مهدوية مغلوطة، حيث دخلت بعض القراءات ضمن مشاريع سياسية تهدف إلى تطويع العقيدة المهدوية لخدمة سلطات جائرة، أو لإيجاد تفسيرات تخدم أجندات معينة.

\* محاولة تقريب المفاهيم إلى العقل الحداثي، حيث عمدت بعض الاتجاهات إلىٰ تقديم قراءة مهدوية مجازية بعيدة عن الروايات الشريفة، كالقول بأنَّ المهدوية تعنى (تحقيق العدالة الإنسانية) وليس شخصاً محدداً، هـذه القراءة ترفض التصورات الغيبية للعقيدة المهدوية، وترى أنَّ المهدوية ليست سوي حركة إصلاحية مستقبلية أو رمزية للعدل الاجتماعي.

المراجع والمراث

وهذا مخالف لضرورة وجود الإمام المعصوم عليًا في وحيث لا يمكن أن تخلو الأرض من إمام معصوم، كما دلَّت عليه الروايات الصريحة.

بل إنَّ هذه القراءة تلغي البعد الغيبي للعقيدة المهدوية، حيث تتجاهل الروايات التي تتحدث عن الغيبة والظهور كحقيقتين واقعيتين، مما يعني الوقوف بوجه النصوص التي تثبت أنَّ الإمام شخص حقيقي يقود الأُمَّة في آخر الزمان، لا أنَّه مجرد رمز للعدالة الاجتماعية.

\* القراءات التي تنظم المهدوية على أساس الطرق الصوفية والتأملات الروحانية للطرق المختلفة، والتي تجعل الإمام عليلا خارج نطاق الشخصية التاريخية المجسدة، حيث تتعارض هذه القراءة، كسابقتها، مع النصوص الواردة عن أهل البيت عليلا ، فالروايات الكثيرة تثبت أنَّ الإمام المهدي الشخص بشري حي غائب، وليس مجرد تجلً معنوي.

فضلاً عن مخالفتها لأصول علم الكلام الشيعي، الذي يؤكد على أنَّ الإمامة لطفٌ إلهي، وأنَّ الإمام الله يجب أن يكون شخصاً حقيقياً قائماً بوظائف الإمامة، وليس مجرد مفهوم تجريدي.

بل إنها تناقض مقتضيات ما دلَّ علىٰ أنَّه الله سيقوم بالسيف لإقامة دولة العدل، وليس مجرد نموذج معنوي أو روحي.

\* وما ينبغي، بل ويلزم، هو اتباع المنهج الكلامي المتزن الذي يقتضيه العقل والنقل - ضمن شرائط محدّدة ومتقنة - في هذه القضية، من أنَّ الأرض لا تخلو من إمام معصوم، وهو الإمام المهدي في زماننا، وهو موجود وغائب، وهو الإمام الثاني عشر، وغيابه لحكمة إلهية تتناسب مع سنن الامتحان والاختبار، وأنَّ ظهوره أمر حتمي، بدلالة الآيات القرآنية والروايات المتواترة.



# شبهتان في العقيدة المهدوية:

- عدم تعرض البخاري ومسلم للقضية المهدوية.
  - تضعيف ابن خلدون للروايات المهدوية.





الحمد لله على عظيم نعمائه وله الشكر على تنوع آلائه، وصلواته على خاتم أنبيائه محمد المصطفى خيرة الورى وسيد أهل الحجى وخير من تقمَّص وارتدى، وعلى آله سادة الأنام والأئمة الكرام.

وبعد في زالت الدنيا مليئة بالجاحدين والمنكرين والمشككين في كل ما يرجع إلى الدين ومعارفه، وأكبر مشاكلنا مع شركائنا في الدين الذين صبُّوا جلّ اهتهامهم في إبطال ما انفردنا به، وربها إحالة ما اعتقدنا به، ولم يتكلموا في مشتركاتنا معهم مقابل الكافرين بمقدار ما تكلموا في الإيراد على معتقداتنا وردّ أدلَّتنا.

بين يديك عزيزي القارئ شبهتان تمسّك بها قوم من العامة، بل كثير من رجالاتهم للتشكيك في دولة الحق التي ستملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، نحاول دفعها بها يقطع منابت الشك لمن أراد أن يبصر الحق بعيداً عن التأثر بالذين لا يوقنون.

#### و هما:

- ١ عدم تعرض البخاري ومسلم لظهور المهدي على في صحيحيها.
  - ۲ تضعیف ابن خلدون لروایات المهدی ...



1/

وقد تعرضت قبل الدخول في جواب الشبهتين لبيان إباء المسألة عن دخالة العلم التجريبي، وبعض الوجوه التي قيل إنها تثبت استحالة قيام دولة الحق.

أسأل الله التوفيق وأن يجعل عملنا مما رضيه سيدنا ومولانا صاحب العصر والزمان الله إنه خير مسؤول.

# لا وجه لإنكار المهدي ﷺ إلَّا مجرد الاستبعاد:

إن ثبوت الأشياء أو ثبوت أشياء لأشياء لا يخرج عن أحد احتمالات ثلاثة:

١ - أن يكون قطعياً وضرورياً.

٢ - أن يكون مستحيلاً.

٣ - أن يكون ممكناً.

والأول والثاني يحتاجان إلى دليل بخلاف الثالث، إذ توجد بين الضرورة والاستحالة واسطة وهي الإمكان، وعدم العثور على دليل يثبت الضرورة لا يعنى الاستحالة.

ومها حاول المنكر أن يجد دلي لا لإنكاره فإنه لن يجد إلا بعض وجوه الاستبعاد التي لا تنهض لنفي معتقد قام عليه الدليل، إذ كما تقدّم أنَّ الاستحالة تحتاج إلى دليل وليس في التكوين شيء تحتاج إلى دليل، وليس في التكوين شيء يصلح للاستناد إليه كدليل لا على النفي ولا على الإثبات، فقد ترك التكوين هذه المسألة (في كشفه) على حدود الإمكان وأعلن حياديته فيها، فانحصر الأمر بالبعد الغيبي الذي لا يمكن للتكوين أن ينفيه في المكنات ذاتاً والتي منها مسألتنا.

وأنَّىٰ للتكوين أن ينفي أمراً في وقت ثبت ما هو أغرب منه؟ أليس عود الحياة لبدن قد تفسخ لم تبق منه إلَّا عظام وهي رميم أبعد من بقاء

1.



حياة فـرد لتعـبر القـرون الكثـيرة؟ وعزيـر التِّلاِ قـد مـات لمائـة عـام كـما تـصرِّح المُّو الآية ﴿فَأَماتَـهُ اللَّهُ مِائَـةَ عامٍ ثُـمَّ بَعَثَـهُ قـالَ كَـمْ لَبِثْـتَ قـالَ لَبِثْـتُ يَوْمـاً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مِائَةَ عامٍ ﴿ (البقرة: ٢٥٩).

أليس إبقاء أبدان على الحياة لـ(٣٠٩) سنوات دون أكل أو شرب أو حتَّىٰ حركة أو نشاط حياتي اختياري أغرب من أن تمتلد سنوات عمر شخص لأكثر من ألف سنة؟

﴿ وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهمْ ثَلاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعاً ﴾ (الكهف: ٢٥).

وخلال تلك الفترة كانت ﴿الشَّمْسَ إِذَا طَلَعَتْ تَتَزَاوَرُ عَنْ كَهْفِهمْ ذاتَ الْيَمِينِ وَإِذا غَرَبَتْ تَقْرِضُهُمْ ذاتَ الشِّمالِ وَهُمْ فِي فَجْوَةٍ مِنْهُ ﴾ (الكهف: ١٧).

أليس البعث للحياة في الآخرة لخلود بدن عنصري - كما هو المؤدَّىٰ المقطوع به للأدلُّة الشرعية - أعجب من الحياة المحدودة في الدنيا ولو بلغت آلاف السنني؟

أليس الخلود مع عذاب لا ينقطع للكفار مع أن كل أسباب الانقطاع للحياة موجودة هناك حيث يصف القرآن ذلك إجمالاً بقوله: ﴿وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانِ وَما هُوَ بِمَيِّتٍ ﴾ (إبراهيم: ١٧).

بل إنَّ الموت الذي هو ضرورة في الدنيا إنَّما كان بتقدير الله تعالىٰ لا لعدم قابلية الأبدان لاستمرار الحياة.

﴿ خَنْ قَدَّرْنا بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ وَما خَنْ بِمَسْبُوقِينَ ﴾ (الواقعة: ٦٠).

فمحدودية الأعمار لم تفرضها ضرورة عدم قابلية البدن الستمرار الحياة فيه، بل فرضتها حكمة الله في الخلق وغايات النشأة الدنيا، فالأسباب التكوينية لم تسبق لتفرض على الخالق تعالى محدودية عمر الإنسان، فليس الأمر كآلة يصنعها الإنسان ويتمنَّىٰ أن يطيل عمرها لكن الأسباب تغلبه.



وأمَّا التفصيل ففيه العجب، ففي وصف سقر قال تعالىٰ: ﴿سَأَصْلِيهِ سَقَرَ ۞ وَمَا أَدْراكَ مَا سَقَرُ ۞ لا تُبْقى وَلا تَذَرُ ﴿ (المدثر: ٢٦-٢٨).

وفي تاكل الأعضاء يقول تعالى: ﴿كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مِاءً حَمِيماً فَقَطَّعَ أَمْعاءَهُمْ ﴿ (محمد: ١٥).

﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآياتِنا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ ناراً كُلَّما نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْناهُمْ جُلُوداً غَيْرَهِا لِيَذُوقُوا الْعَذابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزيزاً حَكِيماً ﴾ (النساء: ٥٦).

وفي سورة المعارج يقول: ﴿كَلَّا إِنَّهَا لَظَيٰ ۞ نَزَّاعَةً لِلشَّويٰ ﴾ (المعارج: ١٥-١٦).

وقد اختلف في معنىٰ (الشويٰ) فقيل: الأطراف فيلا تبرك لحماً ولا جلياً إلَّا أحرقته، وقيل: تنزع الجلد وأم الرأس، وقيل: تنزع الجلد واللحم عن العظم، وقيل: تأكل الدماغ كله...

ومع كل منها يكون حفظ الحياة أعجب.

وفي مورد آخر يقول: ﴿إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَاراً أَحَاطَ بِهِمْ سُرادِقُها وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُعاثُوا بِماءٍ كَالْمُهُلِ يَشُوي الْوُجُوهَ بِئُسَ الشَّرابُ وَساءَتْ مُوْتَفَقاً ﴾ (الكهف: ٢٩).

فإذا قبلنا الخلود في النار رغم هذه الصور من المعاناة وأنواع التعذيب التي لا يمكن حفظ الحياة معها، بل مع جزء منها في الدنيا وفق ما هو مألوف، فكيف ننفى حياة شخص لن تصل إلى الخلود (لأنَّ الدنيا زائلة) دون أي شيء من ذلك؟

إنّ حكم التكوين القطعي لا فرق فيه بين عالم دنيا وعالم آخرة، نعم قد يختلف الحال بالنسبة للمألوف من التكوين، ونحن لم نقل: إنَّ حياة الإمام على من مألوف التكوين في شيء أبداً، والذي يعزز من الإمكان (وإن لم يقم دليل



علىٰ الإثبات) حصول الحالات المشابهة في التاريخ، بـل واسـتمرارها في زماننــ وفق معتقدنا.

أليس عيسى المثال حياً منذ أكثر من ألفي سنة؟

أليس الخضر عليَّالِ حياً كل هذه السنين ومن مدة أقدم من عيسى عليَّلاً؟ أليس إدريس النَّا حياً لمدة أكثر من حياة عيسى النَّا ؟؟

ألم نقبل حياة نوح التلا لمدة كانت الدعوة فيها قد امتدت لألف سنة الله خمسين عاماً؟

والنتيجة: حيادية التكوين أمام الضرورة أو الاستحالة في مسألة بقاء الإمام علي كل هذه السنين.

وأمَّا الإخبار الغيبي فلا يوجد ما يصلح للاستناد إليه لنفي وجود الإمام على إلَّا روايـة واحـدة عـلى ما يبـدو، وقـد أشـار إليهـا بعـض متتبعـي العامة، وهي:

ما رواه محمد بن خالـد الجنـدي وتفـرد بـه عـن أنـس بـن مالـك عـن النبـي ﷺ أنه قال: (لا مهدي إلّا عيسي بن مريم)، والتي قال ابن خلدون عن راويها: إنه ضعيف مضطرب.

وهو محمد بن خالد الجندي الصغاني المؤذن.

فقد قال البيهقي: فرجع الحديث إلىٰ رواية محمد بن خالد الجندي وهو مجهول عن أبان بن أبي عياش وهو متروك عن الحسن عن النبي [عَيَّالله ] وهو منقطع، والأحاديث في التنصيص علىٰ خروج المهدي أصح إسناداً وفيها بيان كونه من عترة النبي [عَلَيْكُ].

وقال أبو عبد الله الحافظ: ومحمد بن خالد رجل مجهول.

وقال أبو حسن الآبري: ومحمد بن خالد الجندي، وإن كان يذكر عن يحيي ا بن معين ما ذكرته فإنَّه غير معروف عند أهل الصناعة من أهل العلم والنقل.



وقال ابن حجر في التهذيب: قال أبو عمر: محمد بن خالد والمثنى بن الصباح متروكان ولا يثبت هذا الحديث، وقال ابن حجر في التقريب: مجهول. وقال أبو الفتح الأزدى في الضعفاء: حديثه لا يتابع عليه وإنَّا يحفظ مرسلاً عن الحسن (١).

وقال ابن تيمية: إنَّ الأحاديث التي يحتج بها على خروج المهدي [ على الله على أحاديث صحيحة رواها أبو داود والترمذي وأحمد وغيرهم من حديث ابن مسعود وغيره (۲).

وقال: وهذه الأحاديث غَلَطَ فيها طوائفُ: طائفة أنكروها واحتجوا بحديث ابن ماجة أن النبي عَيْلَ قال: لا مهدي إلَّا عيسي بن مريم، وهذا الحديث ضعيف، وقد اعتمد أبو محمد بن الوليد البغدادي وغيره عليه، وليس مما يعتمد عليه، ورواه ابن ماجة عن يونس عن الشافعي، والشافعي رواه عن رجل من أهل اليمن يقال لـه محمـد بـن خالـد الجنـدي وهـو ممـن لا يحتج به، وليس هذا في مسند الشافعي، وقد قيل: إنَّ الشافعي لم يسمعه من الجندي، وأنَّ يونس لم يسمعه من الشافعي ٣٠٠).

وقال الذهبي في الميزان: محمد بن خالد عن أبيه عن جده أبي خالد السلمي لا يدري من هؤ لاء، روي عنه أبو المليح الرقعي(٤).

نعم، هناك من قبل روايته من العامة، لكن يكفيك جرح البيهقي وابن حجر والذهبي.

وعليه فالرواية - ولو لم تكن معارضة بالمتواتر - لا يمكن القبول بها، فكيف وقد قام التواتر على خلافها.

١. الضعفاء: ٩/ ١٤٥ وفي جامع الكتب الإسلامية: ج٢٥، ص١٤٦، (محقق).

٢. منهاج السنة: ٤/ ٢١١.

٣. نفس المصدر والصفحة.

٤. ٣/ الترجمة ٧٤٦٨.



العلم التجريبي لا ينفع في المقام:

تشكل التجربة قناة لمقاربة الحقيقة والكشف عنها، وقد كانت طريقاً لتطور الرؤية عن الحقائق في الكون واتِّضاح الصورة لكثير من جزئياته، وقد مثلت القناة الأساسية للمعرفة في الحضارة الغربية في نهضتها الحديثة، والانكشاف أمر تكويني ليس بإمكان أحد أن ينكره أو يقلل من شأنه.

ونفس التكوين يفرض مجموعة من المحددات على كاشفية التجربة وحكاية نتائجها عن الواقع، ومنها:

١ - إنَّ استعمال التجربة محدود بها فيه قابلية التجريب، وهو بعض عالم الطبيعة، والماورائيات ليست من هذا العالم، ولذلك تفقّد التجربة قدرتها على الكشف عن الماورائيات والميتافيزيقيا، ولذلك كلَّت التجربة عن أن تعطي رأياً في الرؤى الدينية، فإنَّها عاجزة عن مقاربة مفردات مثل الوحي والملائكة والإمداد الغيبي وحاكمية عالم ما فوق الطبيعة على جزئيات الطبيعة، وعالم الآخرة وما بعد الموت والبعث والنشور والصراط والميزان وغير ذلك.

وبذلك يظهر أنَّ حصر مصدر المعرفة بالتجربة ليس إلَّا دعوىٰ زائفة لم تستند إلىٰ مأخذ ولم تتَّكئ علىٰ برهان، بل الدليل قائم علىٰ بطلانها فضلاً عن كونها دعوىٰ لا بيّنة ولا مبيّنة.

٢ - إنَّ التجربة لا تكشف إلَّا عن الاقتران بين الأشياء أو تراتبيَّتها،
 وليس لها القدرة علىٰ إدراك وجود رابطة التأثير ونوعها ولا كيفية التأثير في
 كثير من الحالات.

٣ - إنَّ نتاج التجربة يمثل نوع استقراء، وغاية كشف الاستقراء هو الظن إذا لم يكن تاماً، وأمّا إذا كان تاماً فلا فائدة فيه، فإن الذي يراد من مصادر المعرفة أن توفره هو كشف الحقيقة غير الظاهرة، فإذا صار الاستقراء

المراث الم

11

تاماً فهذا يعني أنَّ كل جزئية قد جربت وعرف واقعها، فبهاذا ينفعني الاستقراء .. : ؟

٤ - عجز التجربة عن إعطاء رؤية في الحالات النادرة التحقق أو المتفردة في الوجود، كولادة شخص من غير أب، أو خلقة أبي البشر من طين، أو نُطقِ في الوجود، كولادة شخص من غير أب، و خلقة أبي البشر من طين، أو ألعجزات، فرد في المهد صبياً، أو إبراء الأكمه والأبرص، بل حتَّىٰ إبداء رأي في المعجزات، وامتداد حياة شخص علىٰ مسافة طويلة من عمود الزمان، وإعادة الحياة للأفراد الموتىٰ.

### نفي محمد فريد وجدي لعقيدة المهدي في موسوعته:

قال وجدي في دائرة معارفه: ورد في الكتب القديمة أنه إذا قربت القيامة وجاءت أشراطها وعم الفساد الأرض أرسل الله رجلاً يقال له: المهدي من عترة النبي عَيَالُهُ، فتولى الخلافة وملاً الأرض عدلاً كما ملئت جوراً، وأنّه يحكم سبع أو ثمان أو تسع سنين وأن المسيح يصلي خلفه... إلخ (۱).

وبعد خمس صفحات يقول:

هذا ما ورد من الأحاديث في المهدي المنتظر، والناظرون فيها من أولي البصائر لا يجدون في صدورهم حرجاً من تنزيه رسول الله على من قولها فإن فيها من الغلو والخبط في التواريخ والإغراق في المبالغة والجهل بأمور الناس والبُعد عن سنن الله المعروفة ما يشعر المطالع لأول وهلة أنّها أحاديث موضوعة تعمد وضعها رجال من أهل الزيغ أو المشايعين لبعض أهل الدعوة من طلاب الخلافة في بلاد العرب أو المغرب".

و لا أعجب من هذه الطريقة في ردِّ الروايات فقد أتى ببدع من الوجوه في ردِّها حيث ردَّها ب:

١. دائرة معارف القرن العشرين: مادة هدى، ج٠١، ص٥٧٥.

٢. نفس المصدر: ص٤٨٠.



١ - أنَّ فيها غلوا.

٢ - أنَّ فيها خبطاً في التواريخ.

٣ - الإغراق في المبالغة.

٤ - الجهل بأمور الناس.

٥ - البُعد عن سنن الله المعروفة.

ثم يستنتج أن المطالع ولأول وهلة يشعر أنَّها أحاديث موضوعة تعمد...

وفي مقام الرد نقول:

1 - الغلو: هو تجاوز الحد، ولكي تصف مفردة ما بالغلو فلابد في رتبة سابقة من معرفة الحدليتين عند تجاوزه حصول الغلو، وفي محل كلامنا لم يحدِّد الحدّ عند الواصف بالغلو، فأي تجاوز للحد عندما تأي رواية تقول: إنَّ في آخر الزمان دولة حق تملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً؟ وأنَّ قائدها ومقيمها هو شخص من عترة النبي عَيَّا ؟ هل في ذلك تجاوز لمحدد ليقال في وصف النقل: إنَّه غلو؟ هل في الأمر استحالة؟ وعلى ماذا تستند للقول بالاستحالة أو لتحديد الحدليكون تجاوزه غلوا؟

٢ - الخبط: وهي كلمة تعددت استعمالاتها في اللغة، لكن المراد هنا السير على غير هدى وفعل الشيء عن جهل.

وهل في نقل الروايات المتعدِّدة عمَّن أخبرنا بأنباء الساوات والأرض وعالم الدنيا وعالم الآخرة خبط في التواريخ؟ ثم ما علاقة المسألة بالتاريخ، بل حتَّىٰ باستشراف المستقبل؟ إنَّما أنقل رواية أو روايات عمن حاله وفق وصف القرآن أنَّه ما ينطق عن الهوى، إنَّما هو وحي يوحىٰ.

" - الإغراق في المبالغة: الإغراق هنا لا يتحمل معنى إلَّا الإطناب والإسهاب، ولا تأتي بقية المعاني كالمبالغة، والإماتة بالخنق بالماء، ولا إنزال السفينة إلى قعر الماء، ولا تدفق السلع الذي يؤدي إلى عجز الإنتاج المحلي عن المنافسة.

ونقبل الروايات ليس فيه مبالغة فضلاً عن الإغراق فيها، فالمبالغة إنها تصدق إذا كان هنا حقيقة ما أو حالة ما فتجاوزتُ في وصفها واقعها، وهذا ) يعني وجود واقع محدد ثم يبرز أو يوصف بنحو يتجاوز ذلك الواقع.

فيها الواقع الذي يتجاوزه ناقل رواية أو حتَّىٰ واضعها في محل البحث كما يريد هذا المتحدث أن يقول؟

٤ - أمّا الجهل بأمور الناس: فهو أغرب وصف في هذا المحل، فها هي أمور الناس التي جهلها متحدث عن مرحلة مستقبلية في حياة النوع الإنساني، ويريد علىٰ أساسها نفى قيام دولة حق تعلقت بقيامها إرادة إلهية غالبة؟

أم يريد أن يقول: إن حال الناس على مر الدهور يمنعنا من قبول قيام دولة ينتشر فيها العدل؟ وهل ذلك قطعي؟ من كان يتصور أن أمة العرب ستؤسس حضارة تحكم أطراف الدنيا يقودها من لم يكن أهله يعرفون القراءة والكتابة ولم يعيشوا أي حالات التحضر ولا الحياة المدنية، لا يحملون تصورات واقعية عن الكون ولا يمتلكون مفردة من مفردات الثقافة ولم يعهد منهم سياسة أمة وإدارة اقتصاد ولا ولا ولا...

من كان يتخيل حصول مثل هذا التحول خلال هذه المدة القياسية في القِصَر؟ فلهاذا نستبعد أن الله تعالىٰ سيجمع كلمة الناس في مرحلة على إطاعة إمام مفترض الطاعة بعد أن تتقاذفهم الأهوال ويغرقهم الانحطاط الأخلاقي؟ ٥ - البعد عن سنن الله المعروفة: إنّ التاريخ ملىء بالمعجزات التي في كلها خروج عن سنن الله المعروفة، فهل من سنن الله المعروفة خروج الناقة وفصيلها من الصخرة، أو صيرورة النار برداً وسلاماً على من يُلقي فيها بالمنجنيق، أو انفجار عيون الأرض، وفتح أبواب الساء باء منهمر لتغرق الأرض بجبالها، أو شق البحر ليكون كل فِرْقِ كالطود العظيم، أو بقاء شخص في بطن حوت لثلاثة أيام، أو انقلاب مدينة فيجعل أعلاها أسفلها أو إحياء الموتعى أو أو أو...



وهـل يشـكِّل ذلـك وجهـاً معتمـداً لنفـي تحقـق مفـردة في التكويـن ممكنـة في نفسها وقام الدليل الشرعى عليها؟ أو يكون الاستغراب كافياً كمستند للنفي فيكون على وزان: ﴿أَبَشَراً مِنَّا واحِداً نَتَّبِعُهُ ﴾ (القمر: ٢٤)، ووزان ﴿ما سَمِعْنا بهذا فِي الْمِلَّةِ الْآخِرَةِ إِنْ هذا إِلَّا اخْتِلاقٌ ﴾ (ص: ٧).

## أساس النفي عند بعض النافين:

أساس الإشكال الذي بنى عليه رأي بعض الكُتّاب المسلمين في مسألة الإمام المهدي عليه يرجع إلى نقطتين:

١ - عدم ورود شيء من الروايات في الصحيحين.

٢ - تضعيف ابن خلدون الأسانيدها.

ومما تعرض إلى الأول ما ورد في كلمات أبي الأعلى المودودي حيث قال:

والأحاديث في هذه المسألة - مسألة المهدى - على نوعين: أحاديث فيها الصراحة بكلمة (المهدى)، وأحاديث إنها أخسر فيها بخليفة يولد في آخر الزمان ويعلى كلمة الإسلام، وليس سند أي رواية من هذين النوعين من القوة بحيث يثبت أمام مقياس الإمام البخاري لنقد الروايات، فهو لم يذكر منها أي رواية في صحيحه، وكذلك ما ذكر منها الإمام مسلم إلَّا رواية واحدة في صحيحه، ولكن ما جاءت أيضاً الصراحة بكلمة المهدي، وأمّا الروايات في الكتب الأخري - غير الصحيحين - فقيد جمعناها كلها تقريباً في الذيل الثاني(١).

والإنصاف أنَّ المودودي هنا أقرَّ بوجود رواية في صحيح مسلم، كما أن ما ذكر لم يجعله ينكر ظهور المهدي ، لأنَّه بعد ذلك بصفحتين قال: غير أنَّ من الصعب على كل حال، القول بأن الروايات لا حقيقة لها

١. أبو الأعلىٰ المودودي - البيانات: ص١١٤، البيان الثالث.



أصلاً، فإننا إذا صرفنا النظر عما أدخل فيه الناس من تلقاء أنفسهم، فإنها تحمل حقيقة أساسية هي القدر المشترك فيها، وهي: أن النبي عَيْاللهُ أخبر أنه سيظهر في آخر الزمان زعيم عامل بالسنة يملأ الأرض عدلاً، ويمحو عن وجهها أسباب الظلم والعدوان، ويعلى فيها كلمة الإسلام، ويعمم الرفاه في خلق الله(١).

# الشبهة الأولى: عدم ذكر روايات المهدي عليه في الصحيحين:

أى شبهة (دلالة عدم نقل البخاري رواية وعدم ذكر مسلم لرواية صريحة في المهدي) على (عدم صحة الروايات سنداً) والتي أشار إليها جملة من الباحثين، كأحمد أمين المصرى الذي قال في كتابه المهدى والمهدوية: ومما يشهد بالفخار للبخاري ومسلم أنها لم تتسرب إليهم هذه الأحاديث (أي أحاديث المهدي) وإن تسربت إلى غيرهما من الكتب التي لم تبلغ صحتهما (٢). وقال الشيخ محمد رشيد رضا: ولذلك لم يعتد الشيخان (البخاري ومسلم) بشيء من رواياتها (روايات المهدي) في صحيحيها (٣).

وفي رسالة (لا مهدي يُنتظر بعد الرسول خير البشر)، قال الشيخ عبد الله بن زيد آل محمود: إن هذه الأحاديث لم يأخذها البخاري ومسلم ولم يدخلاها في كتبهم مع رواجها في زمنهم، وما ذاك إلَّا لعدم ثباتها عندهما(؟).

وقال: كما تحاشى عنها (أي أحاديث المهدي) البخاري ومسلم والنسائي والدارقطني والدارمي، فلم يذكروها في كتبهم المعتمدة وما ذاك إلَّا لعلمهم بضعفها.

١. نفس المصدر: ص١١٦.

٢. المهدي والمهدوية: ص١٤.

٣. تفسير المنار: ج٩، ص٩٩٦.

٤. لا مهدي ينتظر بعد الرسول خير البشر : ص٦، ٨، ٢٦، ٣١، ٣٩.



رد شبهة دلالة (عدم نقل البخاري ومسلم) على ضعف روايات المهدي:

١ - ما ذُكر من أن البخاري لم ينقل ذلك في صحيحه وأن مسلمًا قد نقل رواية واحدة، غير صحيح.

ففي الحديث رقم ٣٣٧٦، ج٣، ص٧٢، روى البخاري: عن نافع مولى أبي قتادة الأنصاري أن أبا هريرة قال: قال رسول الله عَلِيلهُ: كيف أنتم إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم؟

وهي صحيحة السند على موازينهم، ففي سندها ابن بكير يحيي بن عبد الله، وهو ثقة أخرج له الشيخان، والليث بن سعد الذي قيل فيه: إنه ثقة ثبت فقيه، ثم يونس بن زيد الثقة الثبت الذي أخرج له الستة، ثم ابن شهاب محمد بن مسلم الزهري الذي قيل فيه: فقيه حافظ متفق على جلالته ومكانته، ثم نافع مولى أبي قتادة الأنصاري وهو ثقة أخرج له أصحاب الصحاح الستة، ثم أبو هريرة وهو عند القوم صاحب المنزلة الكبيرة.

نعم، لم يصرح البخاري أن المراد من إمامكم في الحديث هو المهدي، لكن قد أجمع شراح الحديث أن المقصود هو المهدي الذي يخرج في آخر الزمان. وورد في صحيح مسلم أكثر من رواية:

الأولى: ج٤، ص٢٢٣٤، ح٢٩ ٢٩، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله عَيْنِكُ يكون في آخر أمتى خليفة يحشى المال حثياً لا يعده عدداً.

ورجال سنده: حرملة بن يحيى (ثقة أخرج له مسلم) ثم ابن وهب (ثقة حافظ عابد أخرج له الستة)، ثم يونس بن يزيد، ثم ابن شهاب الزهري، عن نافع مولى أبي قتادة الأنصاري، وقد نقلنا وثاقة الثلاثة في تقييم رواية البخاري ثم أبو هريرة، فالرواية صحيحة على مبنى القوم. وقد ذكرت الروايات أن الذي يحثي المال هو المهدي عليه.

الثانية: ج١، ص١٣٧، ح٥٦، عن جابر بن عبد الله، قال: سمعت النبع عَيْلِ إِلَّهُ يَقُول: لا تَزال طائفة من أمتى يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة - قال -: فينزل عيسي بن مريم فيقول أميرهم: تعال صلَّ بنا، فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أمراء تكرمة الله لهذه الأمة.

وسند الرواية:

زهير بن حرب (ثقة ثبت أخرج له الشيخان)، عبد الصمد بن عبد الوارث (ثقة أخرج له الشيخان) عن عبد الوارث بن سعيد (ثقة أخرج له الستة) عن داود بن أبي هند (ثقة ثقة حافظ) عن أبي نضرة (ثقة) عن أبي سعيد الخدري وجابر بن عبد الله، وهما صحابيان جليلان.

والرواية الثالثة: ما رواه مسلم عن نصر بن على الجهضمي (ثقة ثبت أخرج له الستة) عن بشر بن المفضل (ثقة ثبت عابد أخرج له الستة) حدثنا على بن حجر السعدي (ثقة ثبت أخرج له الشيخان) حدثنا إسماعيل بن عليه (ثقة حافظ أخرج له الستة) كلاهما عن سعيد بن زيد (ثقة أخرج له الستة) عن أبي نضرة (ثقة) عن أبي سعيد الخدري، فالرواية صحيحة علىٰ مبنىٰ القوم.

ومتنها: قـال رسـول الله عَيَاللهُ: «مـن خلفائكـم خليفـة يحثـو المـال حثـواً لا ىعدە عداً»(١).

وقد ذكر المهدى عليه بالوصف لا بالاسم.

والرواية الرابعة: ما رواه بسنده عن عبيد الله بن القبطية، عن أم سلمة أم المؤمنين قالت: قال رسول الله عَيْنِ : يعوذ عائذ بالبيت، فيبعث إليه بعثُ فإذا كانوا ببيداء من الأرض خُسف بهم (٢).

۱. صحيح مسلم ۸: ۱۸۵.

٢. صحيح مسلم: ج٨، ص ٦٦١، باب الخسف بالجيش الذي يؤم البيت، المكتبة الإسلامية: ج٤، ص ٢٢٠٩.



والعائلة هو الإمام المهدي على وفق مرويات القوم في سنن أبي داود(١١)، وابن أبي شيبة في الفتن (٢) ومسند أحمد بن حنبل (٣) وكنز العمال (٤) ومستدرك الحاكم (٥) وغيرها من المصادر.

٢ - إنَّ هذا الإشكال مبنى على أن كلاً من مسلم والبخاري قد بنيا على ا ذكر كل حديث صحيح في زمانها، وهذا أمر غير صحيح لاعتبارات عدة:

أ - أنَّها صرَّحا بعدم استيعابها لكل الأحاديث الصحيحة، فقد نقل عن البخاري قوله: وقد تركت من الصحاح لحال الطول(٢). وروى الإسماعيلي عنه أنَّه قال: وما تركت من الصحيح أكثر $(^{(\vee)}$ .

ونقُل عنه أنَّه قال: أحفظ مائه ألف حديث صحيح، ومائتي ألف حديث غير صحيح، وما نقله في كتابه سبعة آلاف ومائتان وسبعون حديثاً بالأحاديث المتكررة (<sup>(۸)</sup>.

واشتهر عن مسلم أنَّه قال: ليس كل شيء عندي صحيح وضعته هنا، إنَّا وضعت ما أجمعوا عليه.

وقال النووي في شرحه لصحيح مسلم: فإنها (البخاري ومسلم) لم يلتزما استيعاب الصحيح، بل صحيح عنهما تصريحهما بأنَّهما لم يستوعباه، وإنَّما قصدا جمع جمل من الصحيح...(٩).

۱. - ۲۸۲۶.

۲. ح۱۹۰۷۰.

۳. ح۲۲۷۳۱، ج۲، ص۲۱۳۳.

٤. ح٨٩٢٨٣.

٥. ح٢٨٥٨.

٦. مقدمة صحيح البخاري: ج١، ص٢٢ وعلىٰ بعض طبعاته: ص٢٠.

٧. ابن حجر مقدمة فتح البارى: ص٧.

٨. ابن الصلاح علوم الحديث: ص٠٢.

٩. صحيح مسلم بشرح النووي: ج١، ص٢٣.



وقال الحاكم النيسابوري: صنَّفا في صحيح الأخبار كتابين مهذبين انتشر ذكرهما في الأقطار ولم يحكما ولا واحد منهما أنَّه لم يصح من الحديث غير ما أخرجه(١).

ب - وجود المستدركات، وأهمها مستدرك الحاكم النيسابوري الذي أودع فيه أحاديث صحيحة على شرط الشيخين أو أحدهما.

وقد استعرضنا في مواد من البحث جملة من الروايات في موضوعنا والتي توفرت على شرائط الشيخين ولم ينقلاها.

فإذا كان البخاري ومسلم يصرحان بأنها لم يستجمعا كل الروايات الصحيحة، بل يصرّح البخاري بأن ما ضمنه كتابه (٧٢٧٥) قد اختاره من الصحاح مائة ألف من الصحاح التي حفظها، فهذا يعني أن ما دوّنه من الصحاح ما نسبته واحد إلى (١٣,٧٤٥٧) تقريباً، فها تركه من الصحاح يقرب من ثلاثة عشر ضعفاً مما ذكره، ويأتي بعض متتبعي علمائهم ويجد مجموعة روايات في موضوع واحد صحيحة على شرط الشيخين، فلهاذا لا نقبل هذه الروايات؟ وكيف يسوغ لنا التشكيك فيها أو تضعيفها اعتهاداً على عدم ذكرها في الصحيحين؟

ج - وجود روايات صحيحة في غيرهما، وإن لم يتعرض لها من استدرك.

٣ - هناك شواهد على أن نسخ الصحيحين المتداولة قد جرى حذف بعض رواياتها مما يرتبط بموضوع البحث، مثل حديث المهدي حق، وهو من ولد فاطمة.

وقد نقله عن صحيح مسلم وابن حجر الهيثمي الذي قال في الصواعق المحرمة ب١١ الفصل الأول، ص١٦٣، بعد ذكر الحديث (المهدي من عتري من ولد فاطمة): أخرجه مسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجة وآخرون.

١. المستدرك - المقدمة: ج١، ص١٤.



وجاء في كنز العال: أخرجه داود ومسلم عن أم سلمة: المهدي من عترتي من ولد فاطمة (١).

وقال الصبان عنه: أخرجه مسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجة والبيهقي وآخرون (٢).

٤ - من أين لنا الجزم بصحة كل ما أسس له الشيخان لو أنها أسسا
 أنَّ ما لم يذكر في كتابيها فهو ضعيف، أن هذه دعوىٰ دون إثباتها خرط القتاد،
 بل التتبع إذا وافق الدعوىٰ فإنَّه يكون شاهداً عليها لا دليلاً لها، والتتبع أثبت خلاف ذلك، ولذا كتبت المستدركات.

علىٰ أنَّ غير المقبولات - بل غير المعقولات - تملأ الكتابين، كالتجسيم والنزول - نزول الله جل شأنه - إلىٰ الدنيا كل ليلة (٣).

وغير ذلك.

كان النبي عَيَّ معروفاً عند قريش بأنه الصادق الأمين، لكن ذلك لم يستدع أن تصدق الناس بكل ما يقول، ولذلك كان حقاً لهم أن يطالبوه بآية ودليل على ما يقول، وهكذا كان حال الأنبياء الميه فصارت الآيات والمعجزات شاهد الحق على ما يقوله الأنبياء الميه ومتمم الحجة لهم على أقوامهم.

ولم يحصل أن يرسل رسول أو يبعث نبي إلى قومه بدون أن يقترن ذلك بمعجزة تقطع منابت الشك في نفوس الناس الذين يطلبون الحق، ولا يدَّعي منتسب للدين أن المعجزة لم تكن ضرورية في التصديق وإتمام الحجة على الناس.

¥ ^

۱. ج۱۱، ص۲۲۶، ح۲۲۲۳.

٢. إسعاف الراغبين: ١٣١٠/١.

٣. قيل بتواتر هذه الروايات في الصحيحين وغيرهما وفي صحيح البخاري: ١٠٢٠.

فكيف يقبل دعوىٰ مدَّع (لو ادَّعيٰ) أنَّ كل خبر يخبر به فهو متوفر علىٰ شرائط الصحة، وأن كل ما تركه فهو فاقد لبعضها؟

هـذا والنبي عَيِّ يُحبر عن الغيب بـلا واسطة، فاحتمال المخالفة للواقع لا منشأ له إلَّا خطأ الحس أو تعمد الخطأ، وهما أمران يمكن بسهولة إحراز عدمها، والبخاري يصحح الأخبار عن النبي عَيْلُ بالوسائط المتعددة التي تتصل ببعضها إلى أكثر من قرنين من الزمان، ومن جزئيات موضوع صحة استناد المعرفة بأحوال الرواة، وجيل الصحابة الأول فقط قد تجاوز عددهم مائة ألف، فضلاً عن الطبقات اللاحقة إلى أكثر من مائتي عام.

وأحوال الرجال ليست بالأمر الذي يمكن الاتفاق عليه بسهولة، لأن الوثاقة والصدق والأمانة والعدالة ليست من المدركات الحسية، بل تُعرف بلوازمها وآثارها، ومن هنا كثيراً ما وقع الاختلاف في وثاقة رجل، وكتب أحوال الرجال تعبِّ بالرواة الذين اختُلف في وثاقتهم.

فأية فضيلة نسبها القوم للرجلين حتَّىٰ استغنيا في دعواهما عن شواهد الحق واتّبعتهم أجيال المسلمين بعلمائهم وعوامهم، ولم يستغن الأنبياء عن ذلك؟

أتعرف أن من مستندات الوثاقة وشواهدها عندهم أن يكون الرجل ذا صحبة للنبي عَيَالِيُّهُ، وتتحقّ ق الصحبة عند البخاري للمسلم المصدق بالنبي عَيَاللهُ بمجرد رؤيته، والتاريخ يحدثنا ما فعله الصحابة، ألم يُقتل مِن حرب الصحابة مع بعضهم في الجمل (خمسة وعشرون ألفاً) على بعض النقول التاريخية؟ ألم يرتد الكثير ممن رأى النبي عَيْلَ للبدأ حروب الردة؟ ألم تكن المدينة وما حولها تعبِّ بالمنافقين، والمنافق في الدرك الأسفل من النار؟ ألم يناد بعض المخصوصين من الصحابة ومن يوصف بخال المؤمنين وكاتب الوحى بأن الذمة قد برئت ممن يروي فضيلة لأبي تراب؟ ألم يقف أمام الملا ليقول: إنها قاتلتكم لأتأمر عليكم.



ألم يتردد النبي عَلَيْ في تبليغ أمر الولاية حذراً من تكذيب صحابته! حتَّىٰ أُلزِم بالبيان وضمنت له السماء دفع ضررهم؟

﴿ يِمَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَـلْ فَم بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرينَ ﴾ (المائدة: ۲۷).

أم يقولون: إنه كان يخشى من الكفار؟

ألم ير فض بعض هو لاء الصحابة إبدال نخلة له في بستان أنصاري بالجنة، والنبي عَيْنِ - الذي هو أولى به من نفسه - يدعوه للتخلي عنها بل يضمن له الجنة إن تخلل عنها؟

أليس أبو سفيان قد رأى النبي وقد أسلم، ونقل عنه البخاري حواره مع ملك الروم، وأبو سفيان هذا الذي يقول لبني أمية عندما ولي عثهان: تلاقفوها يا بني أمية، فوالذي يحلف به أبو سفيان ما من جنة ولا نار؟

لا نريد أن نكشف سوءات القوم، لكننا لا نريد أن نُستَغفل تحت عنوان صحابة النبي، ومن نقلوا لنا القرآن، وأن الطعن في أحدهم يراد به إبطال القرآن والإسلام، كما يقول أبو زرعة وغيره، على أن سوءات القوم لا تحتاج إلى مهارة وبذل جهد للوقوف عليها، فكتب المبجِّلين لهم المعظِّمين لأمرهم مليئة بالمفردات المخزية.

فإذا كان هذا أساس الحديث ومنطلقه، فكيف نقبل بمصحح الأخبار الصادرة من أي منهم؟

قلة ما رواه البخاري ومسلم عن علي النيلا:

أجمعت الأُمَّة على علم علي عليه المثلا حتَّى قال أعلامهم: لا أبقاني الله لمعضلة ليس لها أبو الحسن، لولا على لهلك فلان.



ونقل جملة من محدثيهم عن النبي عَيَّالَ في حقه علياً: «أنا مدينة العلم وعلى بابها، ومن أراد المدينة فليأت الباب»(١).

والخطيب في تاريخه ٤/ ٣٤٨، ٧/ ١٧٢، و ١ / / ٤٩ - ٤٩ بطرق مختلفة، وابن حجر في تهذيب التهذيب ٧/ ٣٣٧، وابن الأثير في أسد الغابة ٤/ ٣٣، والمتقي في كنز العال ح ٣٢٩٧ و ٣٢٩٧ و ٣٦٤٦، وابن عبد البر في الاستيعاب...، وذكر في الغدير من مصادره ١٤٣ مصدراً، كما ذكر كلمات الأعلام المصرحين بصحة الحديث.

ونقلوا عنه عليه العلاقة (علمني رسول ألف باب كل باب يفتح ألف باب»(٢).

ونحوه ما رواه الفخر في تفسير ﴿إِنَّ اللهَ اصْطَهٰى ﴾ (البقرة: ١٣٢؛ آل عمران: ٣٣) (٣)، وقول رسول الله ﷺ: «أعلم الناس من بعدي علي بن أبي طالب (١٤).

وقوله عَلَيْهُ: «علي باب علمي ومبين لأمتي ما أرسلت به من بعدي، حبه إيهان وبغضه نفاق والنظر إليه رأفة»(٥).

وقوله عَيْشُ: «علي مع الحق والحق مع علي يدور حيثها دار».

وقوله عَلِيًّا : «على مع القرآن والقرآن معه لن يفترقا (لن يتفرَّقا) حتَّىٰ يبردا عليَّ الحوض».

١. أخرجه الحاكم في المستدرك: ٣/ ١٢٦-١٢٧.

٢. أخرجه أبو نعيم والإسماعيلي في معجمه فتح الملك العلى ص١٩، كنز العمال ٦/ ٣٩٢.

٣. نظم درر السمطين ١١٣، فرائد السمطين ص٨٦.

٤. عن سلمان كنز العمال ٣٢٩٧٧.

٥. كنــز العـــال ١٢/ ٢١٢ و٦/ ١٥٦، القــول الجــلي ح٣٨ ونحــوه مــا روي في كنــوز الحقائــق ص١٨٨ وحليــة
 الأوليــاء ١/٦٣.



وغير ذلك كثير، ولأجل هذه كان ابن عباس يقول: والله لقد أعطي علي بن أبي طالب تسعة أعشار العلم، وأيم الله، لقد شارككم في العشر العاشم (١).

وكان يقول: ما علمي وعلم أصحاب محمد عَيْنَ في علم على إلَّا كقطرة من سبعة أبحر (٢).

في ينابيع المودة عن أبي الحسن بن سعيد:

يا أهل بيت المصطفى عجباً لمن يأبي حديثكم من الأقوام والله قد أثنى عليكم قبلها بهداكم شدت عرى الإسلام<sup>(۲)</sup>

وحتَّىٰ قال معاوية حين بلغه قتل علي: ذهب الفقه والعلم بموت علي بن أبي طالب(٤).

وقيل لعلى: مالك أكثر أصحاب رسول الله عَيَّا حديثاً؟ فقال: إني كنت إذا سألته أنبأني وإذا سكت ابتدأني(٥).

ويروي القوم على ما ذكره ابن حزم في مسند بقي بن مَخْلَد(٢) عن أبي هريرة (٥٣٧٤) حديثاً، روى البخاري منها (٤٤٦)، هـذا وأبو هريرة مع تأخر إسلامه وإدراكه من بقية عمر النبي عَلَيْكُ سنة وتسعة أشهر.

وعلى أول من أسلم وتربى في حجر النبي عَيْالله وعاش تحت كنف قبل البعثة وظل معه حتَّىٰ انتقل عَيَّا إلى جوار ربه لم يفارقه في سفر أو حضر ولا

- ١. الاستيعاب وأسد الغابة في ترجمته، فتح الملك العلي: ص٣٦؛ ذخائر العقبي: ص٧٨.
  - ٢. الشرف المؤبد: ص٦٤.
  - ٣. ينابيع المودة: ٣/ ٤، ب٦٢.
    - ٤. الشرف المؤبد: ص٥٥.
  - ٥. الطبقات الكبرى: ٢/ ٣٣٨، تاريخ الخلفاء: ص١١٥، كنز العمال: ٦/ ٣٩٦.
- ٦. قيل إنَّه من عيون المصنفات القديمة، روى فيه عن (١٣٠٠) صحابي ونيف ورتَّب حديث كل صحابي علىٰ أبواب الفقه، فهو مسند ومصنف، وهو صاحب تفسير أيضاً.

إ في سلم أو حرب إلَّا في تبوك حيث استخلفه النبي عَيَّا الله على المدينة، وهو زوج ابنته وصنوه وابن عمه، عاش معه ثلث قرن تتلقف إذنه ما يقول وتعي وتفهم ما عنيٰ.

وعَبَدَ الله قبل أن يعبده أحد من الأمة سبع سنين (١١).

ولم يرو مسلم والبخاري من كل ذلك إلَّا عشرين حديثاً اتفقا عليها، وانفرد مسلم بـ (١٥ رواية) والبخاري بقليل.

يفعلون ذلك وبين أيديهم علم على من جهة، وبيانات النبي عَيَّاللهُ ووصاياه من جهة أخرى، التي أرغمت قوماً منهم على الإقرار بفضله، ففي حديث الثقلين يقول التفتازاني في شرح المقاصد:

ألا ترىٰ أنه (عليه الصلاة والسلام) قد قرنهم بكتاب الله في كون التمسك بهم منقذاً عن الضلال، فكم لا معنى للتمسك بالكتاب دون الأخذ بما فيه من العلم والهداية، فكذا في العترة (٢).

وقال ابن أبي الحديد المعتزلي:

وقد بيَّن رسول الله عَيْنِ عترته من هي لمّا قال: «إني تارك فيكم الثقلين»، فقال: «عترى أهل بيتي»، وبيَّن في مقام آخر من أهل بيته حين طرح عليهم الكساء وقال حين نزلت ﴿إِنَّما يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ ﴾ (الأحزاب: ٣٣): «اللهم هـؤلاء أهـل بيتي فاذهـب عنهـم الرجس»(٣).

وقال ابن حجر: ثم أحق من يتمسك به منهم إمامهم وعالمهم على بن أبي طالب (كرّم الله وجهه) لما قدمناه من مزيد علمه ودقائق مستنبطاته، ومن ثم قال أبو بكر: على عترة رسول الله عَيْنَ أي الذين حث على التمسك بهم، فخصّه لما قلنا، وكذلك خصّه عَيْلَا بما مرّ يوم غدير(١٠).

4.

١. شرح نهج البلاغة: ١/٥.

٢. عبقات الأنوار: ٢م، ١٢/ ٦.

٣. شرح نهج البلاغة: ٢/ ١٣٠.

٤. الصواعق المحرقة: ص١٤٩.



### هل تعلمون كم هي الروايات التي رووها عن عائشة؟

عائشة زوجة للنبي عَيَّا ، تزوجها وهي صبية (۱) في السنة الثانية للهجرة وشاركتها في الزوجية نساء، كان النبي خلال مدة حياته معها زعيماً لأمة يرجع الناس إليه في كل شيء، يؤسس اعتقادها، ويعلم القرآن، وينمّي الأخلاقُ ويقوم سلوك الأُمة، وينظّم علاقاتها مع الأُمم، ويجيّش الجيوش، ويشارك في الحروب، ولكل امرأة من نسائه ليلة خاصة بها، وهذا يعني أنّه لم يكن لديه الوقت الكثير للحديث مع كل زوجة، وعادة ما يغلب على أحاديث الزوجين شؤون الدار وشكوى الضرائر وكيدهن، ولا يعطى للعلم من الوقت إلّا القليل، فهل كان الوقت الذي أعطي لتعليم عائشة أكثر مما أخذ علي النيا، أم كان وعيها لما يحدّثها النبي أكبر، أم كانت محل الوثوق الذي يسوغ الاعتماد على حديثها؟ وآية التحريم تصدح بالحق فيما يرجع إلى اثنتين من نسائه على على حديثها؟ وآية التحريم تصدح بالحق فيما يرجع إلى اثنتين من نسائه على الله وَإِذْ أُسَرَّ النَّيُ إلى بَعْضِ أَزْواجِهِ حَدِيثاً فَلَمَّا نَبَّاتُ بِهِ وَأَطْهَرَهُ اللهُ

﴿ وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُ إِلَى بَعْضِ أُزُواجِهِ حَدِيثاً فَلَمَّا نَبَّاتُ بِهِ وَأَظْهَرَهُ اللهُ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَّأَها بِهِ قالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ عَلَيْهِ عَرَّفَ بَعْضَهُ وَأَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ فَلَمَّا نَبَّأَها بِهِ قالَتْ مَنْ أَنْبَأَكَ هذا قالَ نَبَّأَنِيَ الْعَلِيمُ الْخُبِيرُ ﴿ إِنْ تَتُوبِا إِلَى اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُما وَإِنْ تَتُوبِا إِلَى اللهِ فَقَدْ مَعْتَ قُلُوبُكُما وَإِنْ تَتُوبِا إِلَى اللهِ فَقَدْ مَعْنَتْ قُلُوبُكُما وَإِنْ تَتُوبِا إِلَى اللهِ فَقَدْ مَعْنَا فَاللهِ فَعَالَ نَبَاللهِ فَا لَا لَهُ إِلَى اللهِ فَقَدْ مُعْنَا قُلُوبُكُما وَإِنْ تَتُوبِا إِلَى اللهِ فَقَدْ وَعَالَاتُ مِنْ اللهِ فَا لَاللهِ فَقَدْ وَعَالَاتُ وَاللَّهُ اللهُ اللّهِ فَقَدْ وَاللّهُ وَالْوِيهِ إِلَيْ اللهِ فَا لَنْ اللهِ فَا لَا لَهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهِ فَلَا مَا عَلَيْهِ فَا لَا عَلَيْهِ فَا لَهُ عَلَيْهُ إِلَا لَا لَا عَلَيْهُ فَا لَا لَهُ إِلَا عَلَيْهِ فَا لَا عَلَيْهِ فَا عَلَيْهِ فَلَا عَلَيْهُ فَا لَا لَا لَا عَلَيْهُ مِنْ اللهُ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ فَا عَلَى اللهُ عَلَيْهِ فَلَا عَلَى اللهُ مَعْنَا فَلُوبُ مُعْلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ فَلَا عَلَى اللهِ عَلَيْهِ فَا عَلَيْهِ فَا عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عِلْمُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَى عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَى عَلَاهُ عَلَى عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَاهُ عَلَا عَلَى عَلَيْهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَ

أليس غريباً أن يكون الحديث بضمير المثنى ونساؤه عَيَّاتُهُ كثر؟

ثم أليس غريباً أن يضرب للذين آمنوا مثلاً في امرأتين وللذين كفروا مثلاً في امرأتين وللذين كفروا مثلاً في امرأتين زوجاهما نبيان؟ ألم يكن نمرود وفرعون وإبليس و... أحرى بأن يضرب المثل مهم دون نساء الأنبياء؟

ثم ألم يكن الأنسب أن يضرب الأنبياء مثلاً للذين آمنوا لا نساء مستقيات؟

١. كان عمرها تسع سنوات على ما نسب إلى مسلم والبخاري.

نعم، إنَّما كان الاختصاص بالنساء ولكلِ ضُرِبَ مَثلان من النساء، لأنَّ الحديث عن نساء النبي ﷺ وبالخصوص اثنتين منها، والروايات تحدثنا أنَّ إحداهما عائشة.

ثم ألا يكفى خروجها تجيّش الجيوش على إمام زمانها وتشارك في ساحة المعركة، تُقطَع أيدي بنبي ظبة دفاعاً عن خطام جملها، وتتسبب في مقتل (٢٥ ألفاً) من المسلمين؟

> ومع ذلك يروي البخاري ومسلم عنها أكثر مما يروون عن على التَّلاِّ؟! هل بعد ما ذكر من اعتماد على نقل أو عدم نقل أحدهما لأمر؟ مما أخرجه مسلم وأحمد وغيره من طرق عن عائشة قالت:

قال لي رسول الله عَيْلِيُّهُ في مرضه الذي مات فيه: ادعي لي أباك وأخاك حتَّىٰ أكتب كتاباً، فإني أخاف أن يتمنَّىٰ متمنِّ ويقول قائل: أنا أولىٰ، ويأبىٰ الله والمؤمنون إلّا أبا بكر(١).

هـ لا قـ ال قائـل كقـول فاروقهم! إن الرجـل ليهجـر أو إنَّـه قـد غلبـه الوجـع أو حسبنا كتاب الله؟ وأين الاستناد إلى إجماع الأُمَّة (المفترىٰ) على الأول إذا كان النبى قد أوصىٰ له بشهادة أم المؤمنين؟ وهل كان الاختيار لسابقة في دين أو لباع في علم أو لموقف في ساحة وغلى، ويداه صفرات من أي شيء من ذلك؟

إنَّ شهادة المرأة لا تقبل منفردة في أي شيء، وتقبل مع نساء أخريات فقط فيم العسر على الرجال الاطلاع عليه كبكارة النساء، وفي الأمور المالية تقبل منضمة إلى امرأة أخرى ورجل ولو كان المبلغ درهماً، فكيف تقبل في أمر خلافة المسلمين؟ قاتل الله الوضاعين.

وأين هذا مما صححه القوم من أن النبي عَيْلُهُ مات ولم يستخلف؟ وأين هـذا مما صححوه من أن أبا بكر قال في مرضه الذي توفي فيه: وددت أني

١. صحيح مسلم: ٥/ ١٠، ح١١، كتاب فضائل الصحابة.



سألت رسول الله ﷺ لمن هذا الأمر، فلا ينازعه أحد، ووددت أني سألته هل للأنصار في هذا نصيب؟(١).

وهذا يعنى أنه لم يسمع، أو لم يرتب أثراً على ما نسب إلى عائشة.

بل حتَّىٰ عائشة قد صححوا عنها أنها قالت: لو كان رسول الله مستخلفاً لاستخلف أب بكر وعمر (٢).

مثل هذه الرواية يرويها مسلم في صحيحه، ويترك روايات المهدي الشائعة في كتب قومه، هل ذلك أمر طبيعي؟

وقد عدَّ الذهبي علىٰ ما نقل عنه أحاديث عائشة بـ(٢٢١٠) أحاديث منها (١٧٤) حديثاً متَّفقاً عليه وانفرد البخاري بأربعة وخمسين حديثاً ومسلم بتسعة وستين حديثاً (٣)، وقال علياء السُنَّة إنَّ روايات البخاري عن على عليَّا إِ من غير المكرر (٣٤ رواية) وفي صحيح مسلم (٣٨ رواية، هل يوجد بحال للمقارنة بين ما حمله على التيلا ووعاه من علم وبين ما اطّلعت عليه عائشة؟ لينقل عنها أكثر مما نقل عنه التيلا؟

ولا أعهد رواية عن الحسن أو الحسين المُهِيلاً في البخاري.

أمَّا السبجاد الليَّا فقد روى البخاري عنه ثمانية أحاديث، بينها روى لعروة بن الزبير (٦١٢ حديثاً)، وروى مسلم للسجاد الني ستة أحاديث ولعروة (٣٧٩ حديثاً)، وعروة هذا كان مبغضاً لعلى النُّالْدِ.

(وقد تظاهرت الرواية عن عروة أنَّه كان يأخذه الروع عند ذكر على المثلِّا فيسبّه ويضرب بإحدىٰ يديه علىٰ الأخرىٰ ويقول: وما يعني أنَّه لم يخالف إلىٰ ما نهي عنه وقد أراق من دماء المسلمين ما أراق؟)(٤).

١. تاريخ الطبري: ٤/ ٥٣ [٣/ ٤٣١].

٢. صحيح مسلم: ٥/ ٩، ح٩، فضائل الصحابة.

٣. وفي دراسة للدكتور عبد المنعم الحنفي يقول في مقدمة (موسوعة أم المؤمنين عائشة بنت أبي بكر): وتتضمن المجموعة نحو (٦٣٦ ورواية).

٤. التستري - قاموس الرجال: ج٦، ص٠٠٠، الطبعة القديمة طهران.



وقد صحَّ عند القوم أنَّه لا يحب علياً إلَّا مؤمن ولا يبغضه إلَّا منافق، هل منع ذلك من النقل عنه؟

بل هللا منع من الإكثار من النقل عنه؟ هللا ساووا النقل عن السجاد بالنقل عنه؟

فهو في ذلك مثل عكرمة مولى ابن عباس الذي قيل: إنَّ البخاري قد روى عنه مائة رواية، وقد أحصى بعض من تتبع (٦٧ رواية) له في البخاري، وقد ذكر العلامة شرف الدين في كتابه (الكلمة الغراء في تفضيل الزهراء):

كان عكرمة ينادي في الأسواق تحاملاً على أصحاب الكساء، ولا عجب فإنَّ عكرمة من الدعاة إلى عداوة على والسعاة في تضليل الناس عنه بكل طريق... وعن خالد بن عمران قال: كنا في المغرب وعندنا عكرمة في وقت الموسم، فقال: وددتُ أن بيدي حربة فأعترض بها من شهد الموسم يميناً وشهالاً، لبنائه الكفر من عدا الخوارج من أهل القبلة، وعن يعقوب الحضرمي عن جده، قال: وقف عكرمة على باب المسجد فقال: ما فيه إلَّا كافر...(۱). ومثله يروي البخاري عنه بمقدار أكثر مما روى عن أمير المؤمنين المنه وهو بحر العلم، والسيدة الزهراء عليه واحدة في البخاري عنها)، أفلا يؤشر ذلك وقد قيل: إنه لا توجد رواية واحدة في البخاري عنها)، أفلا يؤشر ذلك

أو مثل الزهراء عليها التي وعت على جماً يُترك النقل عنها ويُنقل عن عائشة هذا الكم من الروايات، ولا أدل على علمها من كلامها في خطبتها، وقد اخترت مقطعين من خطبتها لأذكّر القاري بتفردها في فهمها عليها تقول في وصف الله تعالى:

على شيء من أجندات صاحب أصح كتاب بعد القرآن عند القوم؟

«وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، كلمة جعل الإخلاص

١. الكلمة الغراء: ص١٧.



تأويلها وضمن القلوب موصولها وأنار في الفكر معقولها، الممتنع من الأبصار رؤيته، ومن الألسن صفته ومن الأوهام كيفيته ابتدع الأشياء لا من شيء كان قبلها وأنشأها بلا احتذاء أمثلة امتثلها، كونها بقدرته وذرأها بمشيته من غير حاجة منه إلى تكوينها ولا فائدة له في تصويرها إلَّا تثبيتاً لحكمته وتنبيها على طاعته وإظهاراً لقدرته وتعبداً لبريته وإعزازاً لدعوته ثم جعل الثواب على طاعته ووضع العقاب على معصيته ذيادة لعباده عن نقمته وحياشاً منه إلى جنته».

# وفي كلامها عن أبيها عَيِّا الله عن الأنصار تقول:

«فبلغ الرسالة صادعاً بالنذارة مائلاً عن مدرجة المشركين ضارباً ثبجهم آخذاً بأكظامهم، داعياً إلى سبيل ربه بالحكمة والموعظة الحسنة، يكسر الأصنام وينكت الهام حتَّىٰ انهزم الجمع وولّوا الدبر، حتَّىٰ تفرىٰ الليل عن صبحه وأسفر الحق عن لحضه ونطق زعيم الدين وفرست شقاشق الشياطين وطاح وشيظ النفاق وانحلت عقد الكفر والشقاق، وفهمتم بكلمة الإخلاص في نفر من البيض الخياس وكنتم على شفا حفرة من النار مذقة الشارب ونهزة الطامع وقبسة العجلان وموطئ الأقدام، تشربون الطرق وتقتاتون الورق أذلة خاسئين ﴿ تَخَافُونَ أَنْ يَتَحَطَّفَكُمُ النَّاسُ ﴾ [الأنفال: ٢٦] من حولكم فأنقذكم الله تبارك وتعالى بمحمد على بعد اللتيا والتي وبعد أن مني ببهم الرجال وذؤبان العرب ومردة أهل الكتاب ﴿ كُلَّما أَوْقَدُوا ناراً لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا الله ﴾ [المائدة: ٢٤] أو نجم للشيطان قرن وفغرت فاغرة من المشركين قذف أخاه في سهواتها فلا ينكفي حتَّىٰ يطأ صهاخها بأخمصة ويُخمد لهبها بسيفه.

يا معاشر الفتية وأعضاد الملة وأنصار الإسلام، ما هذه الغميزة في حقي والسِّنةُ عن ظلامتي؟

أما كان رسول الله عَيْنَ أبي يقول: المرء يحفظ في ولده؟ سرعان ما أحدثتم



شبهتان في العقيدة الهدوية:

وعجلان ذا إهالة ولكم طاقة بها أحاول وقوة على ما أطلب وأزاول! أتقولون مات محمد على ما أطلب وأزاول! أتقولون مات محمد على استوسع وهيه، واستنهر فتقه وانفتق رتقه واظلمت الأرض لغيبته وكسفت النجوم لمصيبته وأكْدَت الآمال وخشعت الجبال وأضيع الحريم وأزيلت الحرمة عند مماته فتلك والله النازلة الكبرى والمصيبة العظمى، لا مثلها نازلة ولا بائقة عاجلة أعلن بها كتاب الله جل ثناؤه في أفنيتكم في ممساكم ومصبحكم هتافاً وصراحاً وتلاوة وألحاناً ولقبله ما حل بأنبياء الله ورسله حكم فصل وقضاء حتم ﴿ وَما مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَاإِنْ (١) ماتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلى أَعْقابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِيبُهِ فَلَنْ يَضُرَّ الله شَيْئاً وَسَيَجْزي اللهُ الشَّاكِرينَ ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

ألا وقد قلت ما قلت على معرفة مني بالخذلة التي خامرتكم والغذرة التي استشعرتها قلوبكم، ولكنها فيضة النفس ونفثة الغيظ وخور القنا وبثة الصدور وتقدمة الحجة، فدونكموها فاحتقبوها دَبِرةَ الظهر نَقِبة الخف باقية العار موسومة بغضب الله وشنار الأبد موصولة بنار الله الموقدة التي تطلع على الأفئدة، فبعين الله ما تفعلون ﴿وَسَيعُلُمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ﴾ [الشعراء: ٢٢٧] وأنا ابنة نذير لكم بين يدي عذاب شديد ف (اعْمَلُوا عَلى مكانَتِكُمْ إِنَّا عامِلُونَ ۞ وَانْتَظِرُوا إِنَّا مُنْتَظِرُونَ ﴾ [هود: ١٢١-١٢٢]».

وإن تعجب فعجب ترك الأخذ منها (صلوات الله عليها) وهي هي هذا منطقها ومن ورائه فهمها وإدراكها، لم تخف عليهم منزلتها، ولا غابت عنهم عيشتها، حاضرٌ فيهم شرف نسبها ونجابة أصلها، وذكر القرآن لفضها في آية التطهير والمباهلة وسورة الإنسان، ليصفع من تنكّر لها ويذكّر من غلب عليه نسيان أمرها، ويخلّد للدنيا بتوارد الأيام وتتابع السنين أن لا امرأة - بل ولا رجل - يمكن أن يقاس ها.

١. في المصدر (أفأين).



ومع ذلك لا يروي عنها القوم إلَّا رواية واحدة، هل لذلك تفسير غير أن صدور القوم قد أوغرت على بيتها وحسد الداني لعلو بعلها.

مَن مِن المهاجرين والأنصار بل والتابعين يمكنه أن يتحدث بمنطقها ويعي مثل وعيها ليقدم عليها في النقل لشريعة أبيها؟

وإنها نقلت مقداراً كبيراً من كلامها في خطبة واحدة ليتبين للقاري أي فهم وعاه صدرها وأي علم حواه قلبها وأية روح حملت جسدها قدست من نفس زكية وروح طاهرة.

وزياد بن أبيه من رجال البخاري في الرواية (١٦٢٦)، وزياد هذا كان يتتبع الشيعة تحت كل حجر ومدر فيقتلهم وكان يقتل على الاسم ويسمل العيون.

ومادام الحديث عن خارجي اعتمد البخاري نقله في عشرات الروايات، فقد قيل: إن البخاري يروي عن (١٢٠٠) من الخوارج.

كان عمران بن حطان رأس الخوارج صاحب الشعر المعروف في ابن ملجم المرادي:

يا ضربة من تقي ما أراد بها إلَّا ليبلغ من ذي العرش رضوانا إني لأذكره حيناً فأحسبه أوفى البرية عند الله ميزانا

جعله البخاري من رجاله وأخرج عنه.

\* وإسحاق بن سويد العدوي البصري كان يحمل على على بشكل شديد، وقال: لا أحب علياً، وهو من رجال صحاح البخاري ومسلم وأبي داود والنسائي(١).

\* وحريز بن عثمان الذي كان يصلي في المسجد ولا يخرج منه حتَّىٰ يلعن

١. تهذيب التهذيب: ج١، ص٢٣٦.



شبهتان في العقيدة المهدوية: (١٠ و: من المالة في المالة في

علياً سبعين لعنة كل يوم، قال إسهاعيل بن عياش: رافقت حريزاً من مصر إلى مكة، فجعل يسب علياً ويلعنه، وقال لي: هذا الذي يرويه الناس أن النبي عَيَّالًا فال لعلي: (أنت مني بمنزلة هارون من موسى) حق، ولكن أخطأ السامع، قلت: فها هو؟ قال: إنها هو: أنت مني بمكان قارون من موسى، قلت: عمن ترويه؟ قال: سمعت الوليد بن عبد الملك يقوله على المنبر(۱).

وقد احتج البخاري بحديثه وأبو داود والترمذي.

\* وعبد الرحمن بن إبراهيم الشهير بدحيم الشامي القائل بأن من قال: إنَّ الفئة الباغية هم أهل الشام فهو ابن الفاعلة، يروي عنه البخاري وغيره وعرف بالثقة وأنه حجة (٢).

\* ثم مروان بن الحكم كان من رجال البخاري ومروان طريد رسول الله عَيَّالله ومبغض على عليه وقد قال المصلح ومبغض على عليه وقد قال المصلح الحضرمي في العتب الجميل ص١٠١ بعد ما ذكر قليلاً من أعمال مروان: وأنَّ النبي عَيَّاللهُ قال فيه: «هو الوزغ ابن الوزغ الملعون ابن الملعون».

\*ثم سمرة بن جندب من رجال البخاري وربها مسح اسمه ووضع بدله فلاناً، وقصته في قضية (لا ضرر) معروفة، وقد رفض إبدال نخلة له بنخلة في الجنة، وقد روى الطبري في حوادث سنة (٥٠هـ) قال: عن محمد بن سليم، قال: سألت أنس بن سيرين، هل كان سمرة قتل أحداً؟ قال: وهل يحصىٰ من قتله سمرة بن جندب؟ استخلفه زياد على البصرة وأتى الكوفة فجاء وقد قتل ثمانية آلاف، فقال له: هل تخاف أن تكون قد قتلت أحداً بريئاً؟ قال: لو قتلت إليهم مثلهم ما خشيت ".

۱. تاریخ ابن عساکر: رقم ۱۲۵۶، ج۱۲، ص۳۳۳.

۲. تهذیب التهذیب: ج۲، ص۱۲۰.

٣. الطبري: ج٥، ص٢٩٢.



ولنقف هنا، فقد تبين لمسترشد ما قيمة نقل البخاري ومسلم وما قيمة تركها.

والتفاصيل هنا كثيرة تجعل الحسرة تتملكك على ما بنئ عليه القوم من أن صحيح البخاري أصح كتاب بعد القرآن.

#### المبالغة في شخصية البخاري وحفظه للحديث:

جاء في سورة الأعلىٰ: ﴿ سَنُقُرِئُكَ فَلا تَنْسِي ﴾ (الأعلىٰ: ٦).

وهي وعد منه تعالىٰ لنبيه عَيْلُهُ أن يمكّنه من العلم بالقرآن وحفظه علىٰ ما أنزل بحيث يرتفع عنه النسيان فيقرؤه كما أنزل وهو الملاك في تبليغ الوحى كم أوحى إليه(١).

وقد ذكر في مجمع البيان أن ابن عباس قال: كان النبي عَيَاليُّ إذا نزل عليه جبرائيل بالوحي يقرأه مخافة أن ينساه، فكان لا يفرغ جبرائيل التلا من آخر الوحى حتَّىٰ يتكلَّم هو بأوله، فلم انزلت هذه الآية لم ينس بعد ذلك شيئاً (٢).

فهاجس النسيان لم يفارق رسول الله عَيْلَ حَتَّىٰ أعلمه الله تعالىٰ بأنه لا ينســيٰ شــيئاً مـن كتابـه؛ لأنَّـه تعــاليٰ شــاء ذلـك، وأن عــدم نسـيانه ليـس شــيئاً مستحيلاً في نفسه، بل مشيئة الله تعالىٰ حكمت فيه أن لا تجري فيه سنة النسيان، وكأن هـؤلاء يقولون: إن البخاري قد عبر على هذه السنة دون أن يخشي منها أن تأخذ شيئاً مما حفظ، ولذلك كان يحفظ الأحاديث ويكتبها في طريـق رجوعـه.

وفي الحديث رقم (٤٧١١) في صحيح البخاري: حدثنا يحيى بن قزعة، حدثنا إبراهيم بن سعد، عن الزهري، عن عبيد الله بن عبيد الله، عن ابن عباس قال: كان النبي عَلَيْكُ أجود الناس بالخير وأجود ما يكون في شهر

۱. الميزان: ج۲۰، ص۲۶۲.

٢. مجمع البيان: ج٥، مطبعة العرفان، ص٥٧٥.

سبهان هي العاد (عادم تعاض ا

رمضان، لأن جبريل كان يلقاه في كل ليلة في شهر رمضان حتَّىٰ ينسلخ، يعرض عليه رسول الله عَلَيْ القرآن، فإذا لقيه جبريل كان أجود بالخير من الريح المرسلة.

وفي الصحيح عندهم عنه على أن جبريل كان يعارضني القرآن كل سنة مرة، وأنه عارضني العام مرتين، ولا أراه إلّا حضر أجلي... الخبر. روته السيدة فاطمة الزهراء على المراء على

وروته عائشة في البخاري برقم ٣٦٢٣، ٣٦٢٤، وفي صحيح مسلم ٢٤٥٠.

والذي كان يحصل وفق تفسير القوم أن جبرئيل كان يدارسه جميع ما نزل من القرآن ويراجعه معه، أليس ذلك لدفع احتمال الاشتباه والنسيان وفق السنن الكونية في الإنسان؟

فكيف ثبت للبخاري أنه يحفظ ثلاثائة ألف حديثٍ بأسنادها ثم يكتبها في طريقه إلى بخارى ؟

فهل احتاج النبي عَلَيْ للدارسة القرآن مع جبريل أو سماعه منه كل عام مرة لئلا ينسى واستغنى البخاري عن ذلك في ثلاثمائة ألف حديث؟

هكذا هم القوم إذا أرادوا مدح شخص فضّلوه على الأنبياء المالية على المائبياء المالية على الأنبياء المالية أحد منهم ولح رأى النبي عَيَالُهُ مرة، والبخاري الذي كانت أحاديثه بقدرة قادر على رأس المائة ألف وأضعافها، إذ يقولون: إنه يحفظ مائة ألف حديث صحيح، ومائتي ألف حديث ضعيف، وأنّه انتقى أحاديثه من ستائة ألف حديث، وكم ملفت ألف حديث في بعض الأحاديث فيفترض أن تنقص ما ذكره بعض باحثيهم من أن الأيام تُنسي بعض الأحاديث فيفترض أن تنقص الأحاديث في الكتب التي دوّنت متأخراً، مع أن العكس هو الحاصل، فمالك الذي كتب موطأه متقدماً على غيره لأنّه توفي عام (١٧٩هـ) حوى بحسب

2.

١. الألباني - صحيح الجامع: الصفحة أو الرقم ٢٠٥٤.



كلامه (١٠٠٠ حديث) والبيهقي (٥٨ هـ) في السنن الكبري جمع الآلاف، وهكذا ترداد الأحاديث بدل أن تنقص ويصدقون أنها صحيحة (على حد قوله).

من مبالغتهم في البخاري ومسلم أن الحاكم ذكر أنها اشترطا في قبول الرواية أن يرويها عدلان عن عدلين، ورده ابن الجوزي بقوله: ليس بصحيح فإنها ما اشترطا هذا، وإنها ظُنَّه الحاكم وقدره في نفسه (ونحن نقول بل افتراه) وظنه غلط، وإنها قد يتفق مثل هذا، وقوله: تركا رواية من ليس له غير راو واحد غلط أيضاً، فإنَّ البخاري ومسلماً قد أخرجا حديث المسيب بن حزن في وفاة أبي طالب، ولم يروعن المسيب عن ابنه سعيد، وأخرج البخاري حديث قيس بن أبي حازم عن مِرداس الأسلمي يذهب الصالحون أولاً فأولاً وليس لمرداس راوِ غير قيس...(١١).

واستمر ابن الجوزي في ذكر نقوض متعدِّدة على هذه الدعوىٰ في كل من البخاري ومسلم.

#### إيراد علىٰ دلالة ترك نقل الحديث علىٰ ضعفه:

ثم إن من اللافت أن بعض الأحاديث قد انفرد بها البخاري (أي لم يذكرها مسلم).

وبعضها انفرد بها مسلم، فإذا كان ترك أحدهما ذا دلالة على خلل في الحديث تُعارضُ نقل الناقل (الأتَّه لا ينقل إلَّا الصحيح) مع ترك التارك (لدعوىٰ أن ترك النقل يدل على ضعف الحديث).

وبغض النظر عن ذلك كما يصح أن يترك أحدهما خبراً صحيحاً ويرويه الآخر فإنه يمكن أن يتركا معاً خيراً صحيحاً، فيلا يكون ترك نقل الحديث منها معاً دالاً على ضعف الحديث.

١. الموضوعات من الأحاديث المرفوعات: ج١، ص١١-١٢، طبعة أضواء السلف (محقق).

#### |الشبهة الثانية: تضعيف ابن خلدون لروايات المهدي ﷺ:

لقد تعرض ابن خلدون في مقدمته إلى روايات المهدى علي وردَّ أكثرها وشكَّك في مؤداها، وقد تبعه علىٰ ذلك بعض المتأخرين عنه.

قال ابن خلدون:

اعلم أنَّ المشهور بين الكافة من أهل الإسلام على ممر الأعصار أنَّه لابد في آخر الزمان من ظهور رجل من أهل البيت، يؤيد الدين ويظهر العدل ويتبعه المسلمون، ويستولي على المالك الإسلامية، ويسمى بالمهدي، ويكون خروج الدجال وما بعده من أشراط الساعة الثابتة في الصحيح على أثره، وأن عيسكي ينزل من بعده فيقتل الدجال، أو ينزل معه فيساعده على قتله ويأتم بالمهدى في صلاته، ويحتجون في هذا الشأن بأحاديث خرجها الأئمة وتكلم فيها المنكرون لذلك، وربع عارضوها ببعض الأخبار... ونحن الآن نذكر هنا الأحاديث الواردة في هذا الشأن وما للمنكرين فيها من المطاعن وما لهم في إنكارهم من المستند.

إنَّ جماعة من الأئمة خرجوا أحاديث المهدى منهم الترمذي وأبو داود والبزاز وابن ماجة والحاكم والطبراني وأبو يعلى الموصلي وأسندوها إلى جماعة من الصحابة مثل على وابن عباس وابن عمر وطلحة وابن مسعود وأبي هريرة وأنس وأبي سعيد الخدري وأم حبيبة وأم سلمة وثوبان وقرة بن إياس وعلى الهلالي وعبد الله بن الحارث بن جَزْء، بأسانيد ربيا يعرض لها المنكرون كها نذكره، إلَّا أن المعروف عند أهل الحديث أن الجرح مقدم على التعديل، فإذا وجدنا طعناً في بعض رجال الأسانيد بغفلة أو بسوء حفظ أو ضعف أو سوء رأى تطرق ذلك إلى صحة الحديث وأوهن منها(١).

١. مقدمة ابن خلدون: طبعة لجنة البيان العربي، الطبعة الثانية (المحقق).

وفي آخر بحثه يقول:

فهذه جملة الأحاديث التي خرجها الأئمة في شأن المهدى وخروجه آخر الزمان وهي كما رأيت لم يخلص منها من النقد إلَّا القليل أو الأقل منه(١).

لا يمكن الاستناد إلى ابن خلدون لتضعيف الروايات الواردة في المهدى اللهدي المهدي ال

### الأول: عدم التخصص في نقد الأسانيد وتقييمها:

إنَّ متابعــة ســيرة الرجــل وتاريخــه يعطــي الناظــر أنــه لم يكــن متخصصــاً في تقييم الأسانيد، إذ لم يتح له الاشتغال بهذا العلم لتحصيل قواعد الرد والقبول والجرح والتعديل للرواة، وليكون ذا مهارة في النقد الحديثي.

كانت ولادة ابن خلدون عام (٧٣٢هـ) ووفاته عام (٨٠٨هـ) وقد أنهي خمسةً وعشرين عاماً في الوظائف الديوانية من عمر (٢٠ إلى ٤٥) وفي العشرين الأولىٰ كان في طور التعلم ثم تحول إلىٰ التأليف وصفته الأولىٰ في التخصص أنه

في عمر العشرين استدعاه محمد بن تافراكين إلى البلاط الملكي لكتابة العلامة عن السلطان أبي إسحاق، ثم خرج مع ابن تافراكين لملاقاة صاحب قسنطينة الأمير أبي زيد، فالتقى الجيشان وهزم جيش السلطان، مما حدا بابن خلدون إلى السفر إلى المغرب، وطلب المساعدة من السلطان أبي عنان صاحب تلمسان، حيث رحب به وأكرمه وقدّم له الحماية، ودعاه إلى مجالس العلم، وألزمه بشهود الصلاة معه، ثم إنه قد شغل في المغرب أكثر من منصب، ومنها خطة المظالم التي هي توتى القضاء بين الناس.

وفي الأندلس كان قد عين حاجباً لدى السلطان بجاية بن أبي عبد الله، وابن خلدون قد عرف الحجابة في المغرب بالقول: (الاستقلال بالدولة ١. مقدمة ابن خلدون: ص٥١٥، طبعة لجنة البيان العربي، الطبعة الثانية (المحقق).

والوساطة بين السلطان وبين أهل دولته) وهذا يعني أن الحجابة مانعة من مارسة أي نشاط علمي يُكسب صاحبه جنبة تخصصية.

كما عُين حاجباً لدى صاحب قسنطينة بعد مقتل أمير بجاية، كما عينه سلطان المغرب عبد العزيز سفيراً في بلاد رياح، وعمل سفيراً للسلطان أبي حمو في منطقة الدوادة.

وفي مصر تولَّىٰ بعض المناصب منها القضاء للمالكية عام (٧٨٦هـ) من قبل الملك برقوق ثم أعيد تعيينه عام (١٠٨هـ) ثم عام (٨٠٣هـ) من قبل السلطان فرج، وفي المرة الرابعة عام (٤٠٨هـ) والخامسة عام (٧٠٨هـ) لكنها لم تستمر إلّا أشهر توفي بعدها.

وهـذا يعني أنَّـه اشـتغل بعـد عمـر العشريـن إلى ٤٥ مـن عمـره ثـم في أواخـر عمره لمدة ٢٤ عاماً في القضاء وهذا يعنى أنه لم يتفرغ بشكل كامل بعد العشرين إلَّا عدَّة سنوات، وكل ذلك يؤثر على الجنبة التخصصية خصوصاً في العلوم التي تقتضي كثرة التتبع والبحث ليصل إلى التخصص، ومن أبرز تلك العلوم في ذلك علم الرجال.

وبالأخص مع أنَّه كان مشغولاً في فراغه من مناصب الدولة بكتابة التاريخ وتدوين بعض ما يرجع إلى علم الاجتاع.

وهذا التحليل يدعمه التتبع في الجانب التطبيقي للرجل.

# الثاني: اعترافه بأن بعض الأخبار التي ذكرها صحيحة:

اعترف ابن خلدون بأن بعض الأخبار التي أوردها في المهدي صحيحة، في الوقت الذي أنكر وجود خبر صحيح فيه ، وهذا يدلك على التخبط الذي أوقع الرجل نفسه فيه.

فعند نقل حديث أبي سعيد الخدري عن رسول الله عَيْنِينا : «لا تقوم الساعة



حتَّىٰ تملاً الأرض ظلماً وجوراً وعدواناً ثم يخرج من أهل بيتي من يملؤها قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً وعدواناً»(١).

\* لم يرد الخبر واكتفى بنقل تعليق الحاكم على الحديث (صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه).

كما نقل حديثاً ثانياً عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله عَلَيْ قال: «يخرج في آخر أُمَّتي المهدي يسقيه الله الغيث وتخرج الأرض نباتها ويعطى المال صحاحاً وتكثر الماشية وتعظم الأُمَّة، يعيش سبعاً أو ثمانياً (يعني حججاً)».

ثم نقل تعليق الحاكم عليه (حديث صحيح الإسناد ولم يخرجه - أي البخاري ومسلم -)(٢).

نعم حاول التشكيك من خلال الإيراد على أحد رجال السند وهو سليان بن عبيد إذ قال: لم يخرج له أحد من السنة لكن ذكره ابن حبان في الثقات ولم يرد أن أحداً تكلم فيه (٣).

وإن تعجب فعجب قوله في الطعن على رجل نصَّ على أنَّه من الثقات إنَّه لم يخرج له أحد من الستة.

وعن حديث علي التلا عن رسول الله عَيْمَا الله عَيْمَا الله عَلَيْ أَنَّه قال:

«لولم يبق من الدهر إلَّا يوم لبعث الله رجلاً من أهل بيتي يملؤها عدلاً كما ملئت جوراً»(٤).

قال في نقد السند وقطن [فطر] بن خليفة وإن وثقه أحمد ويحيى بن القطان وابن معين والنسائي وغيرهم إلاً أن العجلي قال: (حسن الحديث وفيه تشيع قليل)، وقال ابن معين: (ثقة شيعي) إلىٰ آخر ما ذكره.

١. الحاكم - المستدرك: ج٢، ص٥٧ ه، كتاب الفتن والملاحم.

٢. مقدمة ابن خلدون: ص٤٠٩، طبعة لجنة البيان العربي، الطبعة الثانية (المحقق).

٣. مقدمة ابن خلدون: ص٤٠٩، طبعة لجنة البيان العربي، الطبعة الثانية (المحقق).

٤. سنن أبي داود: ج٤، ص١٠٧؛ كتاب المهدي: ح٢٨٣.

وأعجب لتوهين راوٍ يبدأ بـ (فيه تشيع قليل) وأعجب من إسقاط كلمة تقـة في كلام العجـلي التـي نصهـا: (كـوفي ثقـة حسـن الحديـث وكان فيـه تشـيع

> وقد ذكر بعض باحثى العامة(١) أن الحديث صحيح على شرط الشيخين. والراوى المذكور قد وثقه العديد من رجاليي العامة.

#### الثالث: عدم صحة بعض مستندات رد الرواية عنده:

ومما اعتمد عليه ابن خلدون في رد بعض الروايات الاختلاف في وثاقة راو بناء علىٰ أن الجرح مقدم علىٰ التعديل وهي قاعدة ليست صحيحة علىٰ إطلاقها.

بعد أن ذكر ابن خلدون أن المعروف عند أهل الحديث أن الجرح مقدم على التعديل، ثم تعرض لذكر بعض مفردات الجرح وتطرق ذلك (مفردات الجرح) إلى صحة الحديث، قال: ولا تقولن مثل ذلك ربا يتطرق إلى رجال الصحيحين، فإن الإجماع قد اتصل في الأمة على تلقيهما بالقبول والعمل بما فيها، وفي الإجماع أعظم حماية وأحسن دفع وليس غير الصحيحين بمثابتها في ذلك، فقد نجد مجالاً للكلام في أسانيدها بها نقل عن أئمة الحديث في ذلك(٢).

ونحن نقول: إن معرفة الشيخين بالرجال ليست حسية لا تقبل الخطأ مع الوثاقة العالية والدقة!

بل إن كثيراً من مفرداتها اجتهادية تلقاها الشيخان من أفواه الرجال الذين إن أحرزت وثاقتهم لم يُحرز عدم الخطأ منهم، ولا مجال للقول: إن كل رجل ذكر في صحيحيها، قد وصلا إلى العلم الذي لا يخالف الواقع بوثاقته. فعدد رجال الصحيحين على تعدد الطبقات هائل، إن تيسر للإنسان

١. الغماري في إبراز الوهم: ص٤٩٠.

٢. مقدمة ابن خلدون: ص٩٦٨-٨٩٧، طبعة لجنة البيان العربي، الطبعة الثانية (المحقق).



الاطلاع علىٰ كل ما ورد في كل واحد منهم لم يتيسر في كل واحد ما يوجب الجـزم بالوثاقـة.

فلابد من أن بعض توثيقاتها قد جاء من طريق ظني.

وثبوت الحجية لطريق الظن لا يعنى أنه لا يخطئ الواقع، فكل الحجج التعبدية يمكن أن تخالف الواقع، لأن ثبوت الحجية غير مشروط بقطعية الكشف.

فدعوىٰ عدم تطرق الشك إلىٰ رجال الصحيحين دعوىٰ زائفة، خصوصاً مع كثرة النقوض عليها، وقد يكون الفاصل الزمني بين الشيخين وأحد رجال صحيحيها أكثر من قرنين من الزمان.

إنَّ المستدِل على هذه الدعوى إنها استدل بالإجماع، فلابد أن يكون إجماع العلاء بعد الشيخين، أي إجماع علهاء القرن الثالث الهجري وما بعده، وليس في هذا الإجماع أية حجية ولاله أي مستند.

وأمّا ما ذكره من أن المعروف عند أهل الحديث من أن الجرح مقدم علىٰ التعديل فليس مقبولاً علىٰ إطلاقه؛ إذ إن بعضاً قد جرح اعتهاداً علىٰ المعتقد والمذهب، ولا ملازمة بين خطأ اختيار المذهب وسقوط الخبر منه عن الاعتهاد.

خصوصاً وأنَّ كثيراً من الرؤى الاعتقادية لم تكن ثابتة، وإنَّما تغيّرت وانكشف خلافها.

ويمكن أن ينكشف خطأ المستند في التضعيف كما كان علماء قم يضعّفون من يُكثر النقل عن الضعفاء ويسقطون نقله عن الاحتجاج ولو نقل عن ثقة.

نعم، لو كان التصحيح والتوثيق اعتماداً على أصل - كأصالة حمل فعل المسلم على الصحة -، أمكن تقديم الجرح على التعديل.



كما يقدّم الجرح باعتبار أنَّه ناتج من الاطلاع على ما ينافي الاعتماد على خبره، والتوثيق ناشئ من عدم الاطلاع على مثل هذه الجزئية.

# الرابع: اعترافه بأنَّ جماعة من الأئمة خرَّجوا أحاديث المهدي ﷺ:

اعترف ابن خلدون بأن [جماعة من الأئمة خرَّجوا أحاديث المهدي، منهم الترمذي وأبو داود والبزار وابن ماجه والحاكم والطبراني وأبو يعلىٰ الموصلي](١)، وقد تقدمت عبارته.

ولذا قال الغهاري: فاتفاق هؤلاء الحفّاظ الكبار وغيرهم - كالإمام أحمد وابن خزيمة وابن حبان والحافظ ضياء الدين - لا يسمح مجالاً للنفي والإنكار، ولو حصل ذلك فهو تهوُّر عظيم (٢).

#### الخامس: بطلان ادعائه استيفاء أخبار المهدي على:

إنَّ ادِّعاء الرجل أنه استوفى أخبار المهدي ليس صحيحاً، ولذلك ردّه الغهاري بالقول: وها أنا مُورِدٌ من أخباره ما أُكمل به المائة من مرفوعات وموقوفات، دون المقطوعات، إذ لو تتبعتها - خصوصاً الوارد عن أهل البيت - لأتيت منها بعدد كبير وقدر غير يسير مما ينبغي أن يفرد بالتأليف، ولكن فيها سأذكره كفاية (٢).

وقد روى أحمد بن حنبل في مسنده جملة روايات صحيحة السند، إحداها عن علي الملية والثانية عن عبد الله بن مسعود، وثلاثة عن أبي سعيد الخدري، جميع رواة هذه الروايات من الثقات عند القوم، وأحمد بن حنبل أحد الأئمة الأربعة للمذاهب المعروفة.

كما روى غيره بأسانيد صحيحة، كالحافظ عثمان بن أبي شيبة، ونعيم بن

١. مقدمة ابن خلدون: ص١١، ٣١، ف٥٠، طبعة لجنة البيان العربي، الطبعة الثانية (المحقق).

٢. إبراز الوهم المكنون من كلام ابن خلدون: ص٤٤٩.

٣. الغماري إبراز الوهم المكنون من كلام ابن خلدون: ص٦٢٥.



حماد في روايات صحيحة عديدة، والصنعاني، وابن ماجة في سننه عن محمد الله بن الحنفية عن أم سلمة وكلها صحيحة بن الحنفية عن أم سلمة وكلها صحيحة سنداً، وأبو داود في سننه عن علي التيل وأخرى عن عبد الله بن مسعود وثالثة عن أم سلمة ورابعة عن أبي سعيد الخدري وكلها تامة سنداً.

وروى الترمذي في سننه عن عبد الله بن مسعود روايتين، وعن أبي سعيد الله بن مسعود روايتين، وعن أبي سعيد الخدري روايتين كلها صحيحة السند.

كم اروى الحافظ أحمد بن على التميمي في مسند أبي يعلى رواية صحيحة عن أبي هريرة في ذلك.

وغير هؤلاء ممن سبقوا ابن خلدون، فهل لهذا الرجل بعد الإغهاض عن الروايات الكثيرة الصحيحة سنداً عذر في التشكيك في عقيدة المهدي، وهل نقبل ترك التعرض لها، مع أنّه كان في النصف الثاني من القرن الثامن الهجري، وأغلب المتقدم ذكرهم من المصنفين قد ألفوا مصنفاتهم في القرن الثالث والرابع الهجريين؟

#### الحب يعمى ويصم:

هناك جملة من الروايات الصحيحة على شرط الشيخين لكنهما لم يخرجاها:

١ - ما روي عن أبي سعيد الخدري أن رسول الله عَيَا قال: يخرج في آخر أُمَّتي المهدي يسقيه الله الغيث وتخرج الأرض نباتها ويعطي المال صحاحاً وتكثر الماشية وتعظم الأُمَّة يعيش سبعاً أو ثهانياً.

قال الحاكم: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه(١).

٢ - ما روي عن الخدري أيضاً عنه عَيَاللهُ:

«لا تقوم الساعة حتَّىٰ تملاً الأرض ظلماً وجوراً وعدواناً ثم يخرج من أهل بيتي من يملؤها قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وعدواناً».

١. الحاكم المستدرك على الصحيحين: ٤: ٥٥٧-٥٥٩؛ كتاب الفتن والملاحم.



قال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه(١).

٣ - ما روي عن ثوبان قال: قال رسول الله عَيَّا : يقتتل عند كنزكم ثلاثة كلهم ابن خليفة، ثم لا يصير إلى واحد منهم، ثم تطلع الرايات السود من قبل المشرق فيقتلونكم قتلاً لم يُقْتَله قوم، ثم ذكر شيئاً لا أحفظه، فقال: إذا رأيتموه فبايعوه، ولو حبواً على الثلج فإنَّه خليفة الله المهدي.

ذكره البوصيري في الزوائد وقال: هذا إسناد صحيح، رجاله ثقات ورواه الحاكم في المستدرك وقال: صحيح على شرط الشيخين(٢).

الله على الله الأمّ الله عن الله الأمّ الله عن عتري من أهل بيتي فيم لأبه الأرض قسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً يرضى عنه ساكن السماء وساكن الأرض، لا تدع السماء من قطرها شيئاً إلّا أخرجته، حتّى تتمنى الأحياء الأموات، يعيش في ذلك سبع سنين أو ثمان أو تسع سنين.

هذا الحديث أخرجه (مع اختلاف) الحاكم في المستدرك وقال عنه: هذا حديث صحيح على شرطها.

بل رووا رواية قال عنها الإمام ابن الحافظ مرضياً سنداً إلى جابر، قال: قال رسول الله عَيَالُهُ: «من كنّب بالدجّال فقد كفر، ومن كنّب بالمهدي فقد كفر» (٣).

وأشار إليها السيوطي بقوله: وأخرج أبو بكر الإسكاف في فوائد الأخبار عن جابر بن عبد الله وأتي بنفس النص.

0+

١. المستدرك ٤: ٥٥٧.

٢. الحاكم - المستدرك: ٤: ٣٣٤ - ٤٦٤، كتاب الفتن والملاحم.

٣. المقدسي الحنبلي - فرائد فوائد الفكر: ص١٩ ٢ - ٢٢٠.



وقد ذكر ابن خلدون هذه الرواية فقال: وحسبك هذا غلواً، والله أعلم الصحة طريقه (أبو الإسكاف في فوائد الأخبار) إلى مالك بن أنس) على أن أبا بكر الإسكاف عندهم متهم وضاع(١).

ولا يخفى ما في ردّ الأول، إذ الغلو هو تجاوز الحد، وأين هو الحد الذي تجاوزته الرواية ليكون مضمونها غلواً؟ هل حقق الحد وعيّنه؟

## أخبار المهدي متواترة عند القوم:

لقد صرَّح بعض علماء العامة بأنَّ روايات المهدي متواترة، والمتواتر لا يحتاج إلى الإثبات السندي، قال ابن حجر العسقلاني في تهذيب التهذيب: وقد تواترت الأخبار واستفاضت بكثرة رواتها عن المصطفى على في في المهدي وأنَّه من أهل بيته وأنه يملك سبع سنين ويملأ الأرض عدلاً وأن عيسى يخرج فيساعده على قتل الدجال، وأنه يؤم هذه الأمة وعيسى خلفه... والأحاديث في التنصيص على خروج المهدي أصح البتة إسناداً(٢).

وقال ابن حجر الهيتمي: الأظهر أن خروج المهدي قبل نزول عيسى وقيل بعده، قال أبو حسين الأجري [الأبري]: (وقد تواترت الأخبار واستفاضت بكثرة رواتها عن المصطفى على بخروجه وأنه من أهل بيته وأنه يملأ الأرض عدلاً وأنه يخرج مع عيسى على نبينا وعليه أفضل الصلاة والسلام فيساعده على قتل الدجال بباب لد بأرض فلسطين، وأنه يؤم هذه الأمة ويصلي عيسى خلفه) انتهى، وما ذكره من أن المهدي يصلي بعيسى هو الذي دلت عليه الأحاديث كما علمت (٣).

Δ١

١. مقدمة ابن خلدون: ص٨٩٧، طبعة لجنة البيان العربي، الطبعة الثانية (المحقق).

۲. ج۵، ص۸۷.

٣. الصواعق المحرقة: ص١٦٢.

وقال المحقق في هامش الصواعق:

أحاديث المهدي كثيرة متواترة، ألَّف فيها كثير من الحفاظ منهم أبو نعيم، وقد جمع السيوطي ما ذكره أبو نعيم وزاد عليه في (العرف الوردي في أخبار المهدي) وللمؤلف ابن حجر في كتابه المختصر في علامات المهدي المنتظر (١).

وقال شمس الدين السفاريني في لوائح الأنوار البهية:

قد كثرت الأقوال في المهدي حتَّىٰ قيل: لا مهدي إلَّا عيسىٰ، والصواب الذي عليه أهل الحق أن المهدي غير عيسى وأنه يخرج قبل نزول عيسى، وقد كثرت بخروجه الروايات حتَّىٰ بلغت حد التواتر المعنوي، وشاع ذلك بين علماء السنة حتَّىٰ عد من معتقداتهم.

وجاء في رسالة الشوكاني الزيدي الموسومة بالتوضيح في تواتر ما جاء في المهدى المنتظر والدجال والمسيح (والأحاديث الواردة في المهدى التي أمكن الوقوف عليها منها خمسون حديثاً، فيها الصحيح والحسن والضعيف والمنجبر، وهي متواترة بالاشك وشبهة، بل يصدق وصف التواتر على ما هو دونها على جميع الاصطلاحات المقررة في الأصول).

وقال محمد صديق القنوجي في باب الفتن التي تكون بين يدي الساعة:

منها المهدى الموعود المنتظر الفاطمي وهو أولها والأحاديث الواردة فيه علىٰ اختلاف رواياتها كثيرة جداً وتبلغ حد التواتر، وهي في السنن وغيرها من دواوين الإسلام من المعاجم والمسانيد(٢).

وفي كتاب العطر الوردي قول المحدث البُلبَيسي: وقال الحافظ بن الحسين: قد تواترت الأخبار واستفاضت بكثرة رواتها في المهدي وأنه من أهل

١. عبد الوهاب عبد اللطيف هامش الصواعق المحرقة: ص١٦٣.

٢. الإذاعة: ص١١٣.



بيت المصطفى عَيْنَ وأنه يملك سبع سنين ويملأ الأرض عدلاً وأنه يخرج في زمنه عيسى ويصلي خلفه(١).

وقال محمد بن جعفر الكتاني الفاسي المالكي:

والحاصل أنَّ الأحاديث الواردة في المهدي المنتظر متواترة وكذا الواردة في الدجال وفي نزول سيدنا عيسي بن مريم اليَّالِيا(٢).

ونسب شيخ الأزهر محمد الخضر حسين المصري إلى الشوكاني أنه يقول بتواترها (٣).

وقال الغماري:

بيَّنت أن أحاديث المهدي متواترة وأن منكرها يعتبر مبتدعاً ضالاً من جملة الفرق المبتدعة الضالة (٤).

السادس: سلبية موقف ابن خلدون من أهل البيت الملك :

إنَّ للرجل موقفاً سلبياً من أهل البيت المِيُلِثُ رغم شواهد الحق التي لم ينكرها، فهو يقول: ولو صح السند إلى جعفر الصادق لكان نعم المستند من نفسه أو من رجال قومه.

فهم (يعني أهل البيت الميل البيت الميل الكرامات، وقد صح عنه (يعني الصادق عليل) أنّه كان يحذر بعض قرابته بوقائع تكون لهم فتصح كما يقول، وقد حذر يحيى ابن عمه من مصرعه وعصاه فخرج وقتل بالجوزجان كما هو معروف وإذا كانت الكرامة تقع لغيرهم فما ظنك بهم علماً وديناً وآثاراً(٥٠).

١. القطر الشهدي في أوصاف المهدي وشرحه العطر الوردي.

٢. نظم المتناثر: ص١٤٧.

٣. مجلة الهداية الإسلامية، محرم ١٣٦٩.

٤. الغماري المهدى المنتظر: ص٥، ١٧.

٥. المقدمة: ص٧٧٧ - ٢٨٠، فصل ٤.

ولكن ذلك لا يخرجه عن دائرة الاتِّهام، في أكثر من روى عن الصادق وأهل بيته البيِّل ومن رووا عنه التيُّل لم يكونوا من أتباعه فقط، في أكثر من ا روي عنه من العامة وقد ذاع صيته بين طلاب العلم وبلغ عدد الناقلين عنه بالآلاف، فهل نتعقَّل أنَّه لم يقف على طريق واحد سليم ولو وفق موازينه إلى ا الصادق علطة؟

هـ للا نظر في رواية من روايات الصادق عليه في المهدي على وما أكثرها، وهو يقول عنه ما ذكرناه من نص كلامه.

في الطريق الموصل للأئمة السابق من أن المشكلة عنده في الطريق الموصل للأئمة المرايل والناقل عنهم لا يبدو أنه صحيح خصوصاً وأنَّه يقول في كلام آخر عن ابتداع مذهب من قبل أهل البيت وتفرد في فقه وليس من شيعتهم.

يقول عن مذهب أهل البيت في الفقه، وشذ أهل البيت بمذاهب ابتدعوها وفقه انفردوا به(١)، وبنوه على مذهبهم في تناول بعض الصحابة بالقدح وعلى قولهم بعصمة الأئمة ورفع الخلاف عن أقوالهم وهي كلها أصول واهية وشذ بمثل ذلك الخوارج... إلىٰ آخر كلامه.

فكيف تسمح له نفسه بالتسليم لقيام دولة الحق علىٰ يد حفيد لهم ادَّخرته الساء لهذه المهمة العظيمة؟

وقد توهم بعض (٢) أنَّ ابن خلدون أراد أن يدلس فقال:

[وربع عارضوها (الروايات الواردة في المهدى ، ببعض الأخبار] وقد تقدمت عبارته حيث لا يوجد وفق بعض متتبعي العامة إلا حديث واحد موضوع متفق على وهنه ونكارته بين أهل الحديث وهو ما رواه محمد بن خالد الجندي وتفرد به عن أنس بن مالك عن النبي عَيْلُهُ أنه قال: لا مهدي إلّا عيسيٰ بن مريم.

١. تاريخ ابن خلدون: ج١، ص٤٤٦.

٢. السيد الغريفي في كتابه.



وقد ذكر ابن خلدون في الراوي أنه ضعيف مضطرب.

قال ابن خلدون في تعليقه على الخبر(١):

وقال يحيى بن معين في محمد بن خالد الجندي: إنّه ثقة، وقال البيهقي: تفرد به محمد بن خالد، وقال الحاكم فيه: إنه رجل مجهول واختلف عليه في أسناده، فمرة يقول كما تقدم وينسب ذلك لمحمد بن إدريس الشافعي، ومرة يحوي عن محمد بن خالد عن أبان عن الحسن عن النبي [عَيَّهُ] مرسلاً، قال البيهقي: فرجع إلى رواية محمد بن خالد وهو مجهول عن أبان أبي عياش وهو متروك عن الحسن عن النبي [عَيَّهُ] وهو منقطع، وبالجملة فالحديث ضعيف مضطرب.

وقد قيل في (أن لا مهدي إلَّا عيسيٰ) أي لا يتكلم في المهد إلَّا عيسيٰ، يحاولون بهذا التأويل أو الجمع بينه وبين الأحاديث، وهو مدفوع بحديث جُريح (٢) ومثله من الخوارق.

# لا مهدي إلَّا عيسىٰ:

قال الألباني (٣):

منكر أخرجه ابن ماجة (٤) والحاكم (٥) وابن الجوزي (٦)... من طريق محمد بن خالد الجَنَدي عن أبان بن صالح عن الحسن عن أنس مرفوعاً بلفظ لا

١. مقدمة ابن خلدون: ص١٥ ٩١٦- ٩١٦، طبعة لجنة البيان العربي، الطبعة الثانية (المحقق).

٧. المقصود رواية جريح الراهب، الذي اتُّهم بالزنا بمومسة بعد أن ادَّعت عليه أنه أبو ولدها، فخاطب الولد وسأله من أبوك؟ فقال: هذا الراعي، والقصة طويلة، والرواية تحدثت عن ثلاثة تكلموا في المهد: عيسى عليه والطفل الذي برَّأ يوسف عليه من دعوى زليخا ﴿وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِها إِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِنْ قُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَمِنَ الْكَاذِبِينَ... ﴿ (يوسف: ٢٦)، والصبي في قصة جريح.

٣. الأحاديث الضعيفة والموضوعة للألباني: ج١، ص١٧٥، رقم الحديث ٧٧.

<sup>. 290/7. 2</sup> 

<sup>. 2 \$ 1 / \$ . 0</sup> 

٦. الواهيات: ١٤٤٧.

يزداد الأمر إلَّا شدة، ولا الدنيا إلَّا إدباراً، ولا الناس إلَّا شحاً، ولا تقوم الساعة

إِلَّا علىٰ شرار الناس، ولا مهدي إلَّا عيسيٰ بن مريم.

ثم قال الألباني: وهذا إسناد ضعيف فيه علل ثلاث:

الأولىٰ: عنعنة الحسن البصري، فإنَّه كان يدلِّس.

الثانية: جهالة محمد بن خالد الجَنَدي فإنَّه مجهول، كما قال الحافظ في (التقريب) تبعاً لغيره كما يأتي.

الثالثة: الاختلاف في سنده، قال البيهقي: قال أبو عبد الله الحافظ:

(محمد بن خالد مجهول واختلفوا عليه في أسناده، فرواه صامت بن معاذ، قال: ثنا يحيى بن السكن: ثنا محمد بن خالد... فذكره، قال صامت: عدلت إلى الجند مسيرة يومين من صنعاء فدخلت على محدث لهم فوجدت هـذا الحديث عنده عن محمد بن خالد عن أبان بن أبي عياش عن الحسن مرسلاً، قال البيهقي: فرجع الحديث إلى رواية محمد بن خالد الجندي وهو مجهول، عن أبان بن أبي عياش وهو متروك عن الحسن عن النبي عَيَالله وهو منقطع، والأحاديث في التنصيص علىٰ خروج المهدي أصح إسناداً.

وقال الذهبي في الميزان: إنه خبر منكر، ثم ساق الرواية الأخيرة عن ابن أبي عياش عن الحسن مرسلاً، ثم قال: فانكشف ووهلي.

وقال الصغاني: موضوع، كما في الأحاديث الموضوعة للشوكاني(١١).

ونقل السيوطي في العرف الوردي في أخبار المهدي(٢) عن القرطبي أنه قال في التذكرة: إسناد ضعيف والأحاديث عن النبي عَيِّكُ في التنصيص علىٰ خروج المهدي من عترته من ولد فاطمة ثابتة أصح من هذا الحديث، فالحكم مها دو نه<sup>(۳)</sup>.

۱. ص ۱۹٥.

۲. ۲/ ۲۷٤، من الحاوي.

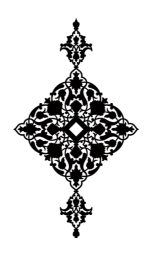
٣. انتهىٰ كلام الألباني: ص١٧٥ -١٧٦.



ثم يرد على هذا الحديث على مبنى المشكلين بالإشكال الأول، وهو المؤلم عدم نقل البخاري ومسلم لأخبار المهدي أن هذا الحديث لم يروه الشيخان، فكيف يعتمـد عليـه في رد روايـات قـد رويٰ الشـيخان بعضهـا ولـو بـدون ذكـر 🎙 الصفة؟

والحاصل من مجموع ما تقدم: أن ابن خلدون غير متخصص في نقد الأحاديث وغسر مأمون في نفس النقل واستيعاب النقل ومن السهل عليه التشكيك بها تظافرت الكلهات في تواتره، مضطرب الكلهات في تقيهم أسانيد الروايات، متحامل على أهل البيت الهيلان.

فكيف يكون تضعيف للروايات وتحديد عددها مستنداً لباحث عن الحقيقة؟





# دلائل العصر تصاعد الاهتمام بالمخلّص الموعود في وجدان شعوب العالم

هجتبی السادة

في ظل التحديات المتزايدة التي تواجه البشرية في العصر الحديث، والتي تتجسد في الصراعات والحروب والأوبئة والاضطرابات الاجتماعية والاقتصادية والأزمات الكبرى، يتجدّد البحث عن الأمل والخلاص، وتعتبر عقيدة المخلّص من المفاهيم الدينية العميقة التي جذبت اهتمام البشر عبر العصور، وفي السنوات الأخيرة لوحظ ازدياد ملحوظ في الاهتمام بهذه العقيدة في شتّى بقاع العالم، هذا الاهتمام يتجاوز الحدود الدينية والمذهبية، ليصبح ظاهرة ثقافية لها منحني متصاعد وتأثير على الرأي العام العالمي، مما يجعلها تستحق الدراسة والتحليل.

وقد تجلّت هذه الدراسة بشكل واضح في تسليط الضوء على مدى ازدياد الاهتهام بفكرة المخلّص الموعود، تلك الفكرة التي رافقت البشرية منذ القِدَم، ونهدف من هذا البحث إلى التعرُّف على الدلائل والمؤشرات لمكانة المخلّص الموعود في وجدان شعوب العالم المعاصرة، وتحديد الأسباب والدوافع التي تقف وراء هذا الاهتهام، كها يسعى البحث إلى تحليل الآثار المترتبة على انتشار شعبية المخلّص في الأمم ومن منظور فكري واستراتيجي.

سيتم الاعتهاد في هذه الدراسة على مجموعة متنوِّعة من المصادر والمنهجيات، بها في ذلك الدراسات الاستطلاعية والإحصائيات الأكاديمية،



ومن المتوقع أن تساهم هذه الورقة البحثية في فهم أعمق لطبيعة العلاقة بين قضية هي في الأصل: فطرية، عقلية، ساوية (فكرة المخلّص) وبين الرأي العام العالمي في العصر الحديث.

تشكّل الأزمات العالمية المتتالية - كجائحة كورونا والنزاعات المستمرة - أرضية خصبة لتجدّد الحنين الإنساني العميق نحو الخلاص والمخلّص، وأنَّ هذا الحنين المتجذّر في أعهاق الأديان والثقافات، يعكس حاجة البشرية الأساسية إلى الأمل والتغيير الإيجابي في مواجهة الظلم والمعاناة، ففكرة المخلّص الموعود سواء في الأديان السهاوية أو في الفلسفات الإنسانية تجسّد هذا الحنين وتقدّم رؤية لمستقبل أفضل.

اليوم نشهد تجدّد الاهتهام بهذه الفكرة على نطاق واسع، مما يدل على عمقها في النفس البشرية وقدرتها على تجاوز الحواجز الثقافية والدينية، وأنَّ هذا التصاعد الملحوظ يشير إلى أنَّ البحث عن المعنى والخلاص هو سمة جوهرية للتجربة الإنسانية.

من الملفت في الآونة الأحيرة أنَّ هناك تحوُّلاً كبيراً واهتهاماً متزايداً في الثقافة الإنسانية نحو مستقبل البشرية، حيث تتجاوزت النقاشات الثقافة في الإطار التقليدي، ودخلت في حوار مع الحضارات الأخرى، وفي إطارات وعناوين مختلفة كـ (المهدوية أو الخلاص أو المخلِّص أو نهاية التاريخ أو أحداث آخر الزمان أو...) وكل هذه الأفكار تتلاءم مع الفطرة الإنسانية والعقل السليم والإرشاد السهاوي، وتجد صدى بارزاً عند جميع شعوب العالم، مما الموضوع خَلاقاً ومها لهدى الرأي العام العالمي.

#### المهدوية رسالة ربانية خالدة (البشرية تنتظر):

عقيدة الخلاص عبارة عن مفهوم ديني وفلسفي عميق، له جذور في كل الأديان الساوية والعديد من الثقافات الإنسانية حول العالم، وهذا الاعتقاد

7.

Α 4

يعني: أنَّ هناك قوة عليا قادرة (الخالق) سيخلِّص البشرية من المعاناة والظلم و والشر، وسيأتي بهم إلى حالة مثالية من السعادة والعدل والسلام، أمَّا المخلِّص فهو الشخصية المركزية في هذه الأيديولوجية، الذي سيقود هذا الخلاص.

إنَّ فكرة (المخلِّص الموعود) مترسِّخة في الفكر الإنساني منذ فجر التاريخ، وعلى طول وامتداد المسيرة الإنسانية، وفي السنين الأخيرة، هذا المفهوم أصبح أكثر بروزاً لدى الكثير من شعوب العالم بسبب تزايد الأزمات العالمية الكبرى، وعلاوة على ذلك فإنَّ أصل عقيدة المخلِّص هي: حاجة بشرية (الفطرة)، وفكرة واقعية (العقل)، وضرورة إلهية (الإرشاد الساوي)، وهذا يمنحنا بشارة قطعية بأنَّ البشرية ينتظرها عصر مثالي يسوده التوحيد والكمال، وتتحقق فيه جميع متطلبات الفطرة الإنسانية بنسبة كاملة.

إنَّ فكرة الخلاص في الأساس رؤية إنسانية شاملة، وجوهرها يتعلَّق بقضية القلق الإنساني العميق حول الظلم والحروب والقتل والفساد، ومن المؤكَّد أنَّ هناك علاقة ارتباط وثيقة بين فكرة الخلاص والمخلِّص والاعتقاد بنهاية التاريخ وأحداث آخر الزمان لدى شعوب العالم.

ومن المحتّم كفكرة قديمة وعميقة في التاريخ البشري أن نجدها متعدّدة الأوجه وتختلف تفسيراتها باختلاف السياقات الثقافية والدينية والفلسفية، ونتيجة لذلك من المهم التعرُّف على معنى الخلاص والفلسفة القائمة عليه، وخاصةً في سياق الأطر الدينية، حيث إنَّ جميع الأديان الساوية تتشارك في فكرة الخلاص، ولكن تختلف في مفهومه وكيفية تحقيقه، وتصورهم للمخلص كالآتى:

### ١ - الإسلام:

- فكرة الخلاص: على الصعيد الفردي تتعلق بالنجاة من عذاب يوم القيامة، وطريقها التوبة الصادقة، أمّا على صعيد البشرية فتتعلَّق بتحرُّر



المجتمعات من براثن الظلم، ونشر التوحيد والعدل على كافة المعمورة.

- المخلص الموعود: يؤمن المسلمون بمجيء الإمام المهدي المنتظر ، الله الله المهدي المنتظر ، وإقامة الله الله الله الله وعدلاً، وإقامة دولة الساء في الأرض.

#### ٢ - المسيحية:

- فكرة الخلاص: قائمة على أساس أنَّ الإنسان متلبِّس بالخطيئة (آدم)، وأنَّ الطريق الوحيد للخلاص يتمثَّل في أنَّ ابن الله (المسيح) يتجسَّد ويُصلب ويُقتل، ومن ثم يكون قد أعاد مصالحة الإنسان مع الله.

- المخلص الموعود: هو عودة المسيح مرة ثانية إلى الأرض في آخر الزمان، وإقامة حكم الله وملكوته في المستقبل، وتحقيق العدالة النهائية للبشرية وإسعاد الناس.

#### ٣ - اليهودية:

- فكرة الخلاص: تقتصر على الشعب اليهودي فقط، وتتعلق بالتحرر من المعاناة والوهدة السياسية التي يمر بها اليهود، يُنظر إلى الخلاص على أنَّه تحقيق لرفعة شأن ومجد بنى إسرائيل في العالم.

- المخلص الموعود: يؤمن اليهود بمجيء مخلّص (المسيّا/ قائد عسكري وملك مميز) والذي سيعيد بناء الهيكل في القدس ويجمع الشتات اليهودي، ويقيم مملكة إسرائيل الكبرى ويجعل اليهود أسياداً للعالم.

واستخلاصاً لما سبق نستنج أن الخلاص الذي يلبي مصالح شريحة معيَّنة من البشر فقط (اليهود)، فمثل هذه الرؤية للخلاص لا تتمناها الإنسانية ولا أحد ينتظر تحققه، لأنَّه يفتقد لأبسط مبادئ العدل والمساواة؛ وكذلك الخلاص القائم على عقاب غير المخطئ (المسيح) والذي يفتقد لأبسط مبادئ العدالة



والرحمـة والمحبـة، لا يطلبـه النـاس ولا ينتظرونـه؛ أمّـا حـين يكـون الخـلاص قائــاً علىٰ ثوابت العدل والمساواة ويتم تطبيقها في المجتمع البشري كافة، وينظر للناس جميعاً سواسية من دون تفاضل أو تمايز، فإنَّ هذا الخلاص (المتمثل بالمهدوية) يرسم أسمى ما تطمح إليه الإنسانية وأكمل صورة للمستقبل ونهاية التاريخ.

العلاقة بين الإيهان بالمخلص الموعود والاعتقاد بقرب نهاية العالم تكمن في النبوءات الدينية وتفسير البشارات التي تخبر بظهور شخصية (المخلِّص) في آخر الزمان لإنقاذ العالم من الظلم والفساد، وهكذا يتبيَّن أنَّ هذه العلاقة تتجلِّيٰ في جوانب عدَّة:

- التفسيرات العقائدية: العديد من الأديان تؤمن بأنَّ ظهور المخلِّص، هـ و علامـة عـلىٰ قـرب نهايـة العـالم، وهـذه الفكـرة تعززهـا النصـوص الدينيـة التي تشير إلىٰ فيرة من الأزمات والمشاكل تسبق ظهور المخلص، والتي تعني ضمنياً آخر الزمان.

- المفاهيم الحديثة في الثقافة الشعبية: يتم تناول فكرة المخلِّص ونهاية العالم بشكل متكرر في الأفلام والبرامج التلفزيونية والكتب، مما يعكس ويعزِّز هذه المعتقدات في الوعم الجماعم، وهذه الأعمال غالباً ما تصوِّر مجميء المخلِّص كَحَلِّ للأزمات الكبري التي تواجه البشرية، مما يربط بشكل مباشر بين الإيان بالمخلِّص والاعتقاد بقرب نهاية العالم.

- الأحداث العالمية: بعض الناس يفسرون الأحداث العالمية - مثل الكوارث الطبيعية والحروب والأزمات الاقتصادية - كعلامات علىٰ قرب نهاية العالم وظهور المخلص، هذه التفسيرات تتوافق مع النبوءات الدينية التي تشر إلى ظهور المخلِّص في أوقات الأزمات الكبرة.

- الأمـل في المستقبل: الإيـان بقـرب نهايـة العـالم يمنـح الإنسـانية أمـلاً



في مستقبل أفضل آخر الزمان، حيث يسود السلام والعدل في كافة الأرض المعمورة على يد المخلّص الموعود.

- الارتباط بين الخلاص وقرب نهاية العالم: في السياق الديني السياوي، يُنظر إلى نهاية العالم كوسيلة لإحداث التغيير والخلاص النهائي، وأنَّ ظهور المخلِّص الموعود هي البوابة إلى الخلاص المنشود.

- انتظار المخلِّص وآخر الزمان: هناك الكثير من التنبؤات والتوقعات الدينية بشأن قرب نهاية العالم وظهور المخلِّص الموعود، هذه التوقعات زادت في الآونة الأخيرة، خاصةً في أوقات الأزمات السياسية والمشكلات البيئة الكبرى في العالم.

الإيان بحتمية ظهور المصلح العالمي وإقامة دولة العدل الإلهي، من الحاجات الإنسانية المشتركة والمتَّفق عليها عند كل الأديان والحضارات، وهذه الحقيقة من المسلَّمات لمن درس عقيدة المخلِّص والتاريخ الديني، ومن ثَمّ ما ينتظره المسلمون وما ينتظره المسيحيون وما ينتظره اليهود وما تنتظره البشرية من قديم الزمان وإلى الآن، هو في الحقيقة شخص مستقبلي واحد محدَّد بعينه، وقد تناولت بشارات الأديان السياوية أبرز قضايا وخصوصيات هذا المصلح العالمي، والتي لا تنطبق إلَّا على ما يميز الأطروحة الإمامية (المهدوية) والواقع التاريخي الذي مرَّت به، وعلى أساس أنَّ المخلِّص المرتقب آخر الزمان شخص واحد فقط لدى جميع الأديان والحضارات، ووحدة الغاية والهدف والمنطقات، ولذا تؤكد النصوص الدينية المختلفة وجود نقاط مشتركة حول شخصية المخلِّص الموعود، ووجود اتفاق واسع على أنَّه مبعوث للبشرية كافة، وفي الحقيقة لا تنطبق هذه النبوءات والبشارات إلَّا على (المهدي المنتظر) (۱۰) ما يوحي بوجود اعتراف ضمني واسع غير معلن على هذه الحقيقة.

١. للتوسع أكثر في هذا الموضوع، ارجع إلى كتابنا: (تعريف المهدوية للحضارات الأخرى)، الفصل الثاني:
 المهدوية قاسم مشترك بين الحضارات، من ص٦٣-١١٠.



# دلائل تشير إلى صحوة عالمية بحثاً عن المخلِّص:

شكَّلت الأحداث الدراماتيكية المتسارعة التي يمر بها العالم حالياً صدمةً عميقةً للشعوب، وأعادت إلى الواجهة مخاوف قديمة حول الأوبئة والحروب والكوارث، وتأثيرها على الاستقرار العالمي ومستقبل البشرية، وفي واقع الأمر أدَّىٰ فشل القادة السياسيين في علاج الأزمات المعاصرة، إلىٰ الكشف عن هشاشة النظام العالمي وتاكل الثقة في المؤسسات الدولية، وكان ذلك بمثابة منبِّه قوى دفع الكثير من الناس إلى زيادة البحث عن قيادة بديلة أو كيان آخر أو قوي عليا توفِّر الحاية والأمل، وقد بدأت شعوب العالم بالفعل بالتفكير في القيم الحقيقية وزيادة الوعبي بالقيم الإنسانية الأساسية، مما أدَّىٰ إلىٰ تحـوَّ لات عميقـة في نظرة الشعوب للحياة والمستقبل، وزيادة الارتباط بعقيدة الخلاص والمخلِّص.

إنَّ الاهتمام المتزايد بالخلاص والمخلِّص لدى الرأي العام العالمي هو نتيجة لتفاعل معقد بين مجموعة من الأزمات: الاضطرابات السياسية، والمشكلات البيئية، والتحو لات الاجتماعية، والكوارث الطبيعية، والأوبئة الصناعية، والفراغ الروحي، والانحراف الأخلاقي، والبحث عن الهوية، والتحديات العالمية المعاصرة؛ هذه الأزمات دفعت الأُمم للبحث عن شخص أو كيان ينقذهم من معاناتهم، مما يعكس تحولاً في كيفية فهم الناس وتفكيرهم للبحث عن وسيلة للخروج من هذه الحالة المزرية والتعيسة التي تعيشها البشرية الآن.

مما لا شك فيه أنَّ قياس ومعرفة مدى زيادة مشاعر انتظار المخلِّص والبحث عن الخلاص في العالم خلال الفترة الأخبرة تتجلِّيٰ من خلال عدَّة دلائل ومؤشِّر ات مختلفة تتداخل فيا بينها، وتعكس رغبة المجتمع البشري في تغيير الواقع الحالي، ومن جهة أخرى تشير إلى أنَّ هذه القضية والعقيدة

متجـنِّرة في الفكـر الإنسـاني، ويمكـن لمـس هـذه الزيـادة في الاهتـمام والاطِّـلاع عليها بعوامل عدّة، منها:

# ١ - نهاية العالم والمخلِّص الموعود، نظرة إحصائية عالمية:

لقد شهدت السنوات الأخيرة إقبالاً متزايداً على الأفكار المرتبطة بالمخلِّص والخلاص في مختلف أنحاء العالم وبالخصوص في أوروبا والولايات المتحــدة الأمريكيــة، والكثـير مـن البيانــات والإحصائيــات الدوليــة تشــير إلىٰ أنَّ فكرة انتظار المخلِّص وتوقِّع قـرب نهايـة العـالم أصبحـت أكثـر انتشـاراً وحضـوراً في الثقافة الشعبية والرأي العام العالمي، وبالتأكيد فإنَّ الدراسات الأكاديمية وبيانات استطلاعات الرأي تساعد في الكشف عن مدى انتشار هذه الأفكار، وتساعد في فهم دورها وتأثيرها علىٰ المجتمعات المختلفة، وفي هذا السياق ووفقاً لبيانات ومعلومات استطلاع(١١) رأي قام به (مركز بيو للأبحاث)(٢) في عام ٢٠٢٢، فإنَّ النتائج تؤكد أنَّ حوالي أربعة من كل عشرة بالغين في الولايات المتحدة الأمريكية يعتقدون أنَّ البشرية (تعيش في آخر الزمان)، وقد شمل الاستطلاع عيِّنة كبيرة (٣) ممثلة للبالغين في الولايات المتحدة، بالإضافة

https://www.pewresearch.org/short-reads/2022/12/08/about-four-in-ten-u-.\ .s-adults-believe-humanity-is-living-in-the-end-times

۲. مرکز بیو للأبحاث (Pew Research Center) هـو مرکز معلومات أمریکی غـیر تابع لأی حزب سياسي، يجرى استطلاعات الرأى العام والبحوث الديموغرافية وأبحاث العلوم الاجتماعية الحاسوبية وغيرها من الأبحاث القائمة على البيانات، لقد تم إنشاؤه في عام ١٩٩٠ كمشر وع بحثي يسمَّىٰ (مركز تايمز ميرور للناس والصحافة)، وفي عام ٢٠٠٤ أنشأت صناديـق بيـو الخيريـة مركـز بيو للأبحاث كشركة تابعة، وهو الممول الرئيسي للمركز لدراساته التي تركز علىٰ التركيبة السكانية للأديان في العالم.

٣. هـذه الدراسة والتحليل قيام بـه مركز بيـو للأبحـاث (د. جيـف ديامانـت Jeff Diamant حاصـل عـليٰ درجة الدكتوراه في التاريخ من مركز الدراسات العليا بجامعة مدينة نيويورك)، وقد شمل هذا الاستطلاع ١٠١٥٦ شـخصاً بالغـاً في الولايات المتحدة الأمريكية فقـط (مـن خـلال أخـذ عينـات ←



لاستطلاعات أخرى في الكثير من دول العالم، نستخلص من نتائجها الدلائل والمؤشرات التالية:

- ٤٠٪ من البالغين الأمريكيين في عام ٢٠٢٢م قالوا: إنَّهم يعتقدون أنَّ (نهاية العالم) ستأتي في حياتهم.
- هذه النسبة تمثل ارتفاعاً ملحوظاً مقارنة بالسنوات السابقة، حيث كانت النسبة أقل من ٣٠٪ في استطلاعات الرأي قبل عام ٢٠٢١م.
- الاعتقاد بقرب نهاية العالم كان أكثر شيوعاً بين الإنجيليين المسيحيين والجمهوريين السياسيين.
- العوامل التي ساهمت في هذا الاعتقاد شملت الأزمات السياسية والصحية والاقتصادية التي شهدها العالم في السنوات الأخسرة.

واستناداً إلى ما سبق فقد قام (مركز بيو) بإجراء استطلاعات مماثلة في عدد من الدول للتعرف على مدى انتشار المعتقد بقرب نهاية العالم على ا المستوى الدولي، إليكم ملخصاً لبعض النتائج المقارنة:

- ١ استطلاع في المملكة المتحدة (٢٠٢٢م):
- ٣٥٪ من البالغين في المملكة المتحدة قالوا: إنهم يعتقدون أنَّ نهاية العالم ستأتي في حياتهم.
  - هذه النسبة أقل قليلاً من المعدل الأمريكي البالغ ٤٠٪.
    - ۲ استطلاع فی کندا (۲۰۲۱):
  - ٢٨٪ من الكنديين قالوا: إنهم يؤمنون بقرب نهاية العالم.
  - النسبة في كندا أقل بشكل ملحوظ مقارنة بالولايات المتحدة وبريطانيا.

→عشوائية وطنية من العناوين السكنية)، بالإضافة للعينات الأخرى من الدول المختلفة، وأُجريت هذه الدراسة في الفترة من ١١ إلى ١٧ أبريل ٢٠٢٢م،. تم ترجيح الاستطلاع ليكون ممثلاً لمعظم سكان الولايات المتحدة البالغين حسب الجنس والعرق والانتهاء الحزبي والتعليم والانتهاء الديني وفئات أخرى.

### ٣ - استطلاع في السويد (٢٠٢٠):

- فقط ۱۸٪ من السكان السويديين عبر واعن اعتقادهم بنهاية العالم القريبة.

- السويد لديها أدنى نسبة من بين الدول المشمولة في هذه الاستطلاعات.

#### One-in-ten U.S. adults believe Jesus will definitely or probably return in their lifetime

% of U.S. adults who ...

| Believe Jesus will return to Earth some

|                             | day                                                                          |                                                        |                                                                                 |                                                                            |
|-----------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
|                             | Yes, Jesus<br>will<br>definitely/<br>probably<br>return in<br>their lifetime | Not sure if<br>Jesus will<br>return within<br>lifetime | No, Jesus will<br>definitely/<br>probably<br>NOT return<br>in their<br>lifetime | Do not believe<br>Jesus will return<br>to Earth/do not<br>believe in Jesus |
|                             | 96                                                                           | %                                                      | %                                                                               | %                                                                          |
| All U.S. adults             | 10                                                                           | 27                                                     | 19                                                                              | 41                                                                         |
| Christian                   | 14                                                                           | 37                                                     | 25                                                                              | 22                                                                         |
| Protestant                  | 16                                                                           | 43                                                     | 22                                                                              | 15                                                                         |
| Evangelical                 | 21                                                                           | 50                                                     | 21                                                                              | 7                                                                          |
| Mainline                    | 6                                                                            | 30                                                     | 27                                                                              | 32                                                                         |
| Historically Black          | 22                                                                           | 47                                                     | 17                                                                              | 11                                                                         |
| Catholic                    | 7                                                                            | 25                                                     | 31                                                                              | 34                                                                         |
| Other religion              | 2                                                                            | 10                                                     | 6                                                                               | 79                                                                         |
| Religiously<br>unaffiliated | 3                                                                            | 9                                                      | 8                                                                               | 77                                                                         |
| Republican/lean<br>Rep.     | 12                                                                           | 35                                                     | 22                                                                              | 28                                                                         |
| Democrat/lean<br>Dem.       | 8                                                                            | 20                                                     | 17                                                                              | 52                                                                         |
| High school or less         | 14                                                                           | 29                                                     | 18                                                                              | 35                                                                         |
| Some college                | 10                                                                           | 27                                                     | 20                                                                              | 40                                                                         |
| College graduate            | 5                                                                            | 24                                                     | 19                                                                              | 50                                                                         |
| White                       | 8                                                                            | 26                                                     | 19                                                                              | 43                                                                         |
| Black                       | 19                                                                           | 41                                                     | 18                                                                              | 21                                                                         |
| Hispanic                    | 14                                                                           | 23                                                     | 18                                                                              | 41                                                                         |
| Asian*                      | 8                                                                            | 15                                                     | 16                                                                              | 61                                                                         |

<sup>\*</sup> Estimates for Asian adults are representative of English speakers only

PEW RESEARCH CENTER

#### U.S. Protestants in evangelical and historically Black traditions especially likely to believe humanity is 'living in the end times'

| Do you believe we     | are livin | g in tl | ne end ti | mes? |
|-----------------------|-----------|---------|-----------|------|
| All U.S. adults       | 39%       | Yes     |           | 58%  |
| Christian             | 47        |         | 4         | 9    |
| Protestant            | 55        |         | 41        |      |
| Evangelical           | 63        |         | 33        |      |
| Mainline              | 31        |         |           | 65   |
| Historically Black    | 76        |         | 21        |      |
| Catholic              | 2         | 7       |           | 70   |
| Other religion        | 29        | 9       |           | 69   |
| Unaffiliated          | 2         | 3       |           | 75   |
| Atheist               |           | 9       |           | 90   |
| Agnostic              |           | 14      |           | 85   |
| Nothing in particular | 30        |         |           | 67   |
| Republican/lean Rep.  | 45        |         |           | 52   |
| Democrat/lean Dem.    | 33        |         |           | 65   |
| High school or less   | 49        |         | 4         | 8    |
| Some college          | 40        |         |           | 58   |
| College graduate      | 27        | 7       |           | 70   |
| White                 | 34        |         |           | 63   |
| Black                 | 68        |         | 30        |      |
| Hispanic              | 41        |         |           | 57   |
| Asian*                | 33        |         |           | 66   |

نتائج استطلاع: هل البشرية تعيش في آخر الزمان؟

# نتائج استطلاع: هل المسيح سيعود إلىٰ الأرض خلال حياتنا؟

سأل (مركز بيو للأبحاث) الأمريكيين عن نهاية العالم أو آخر الزمان كجزء من استطلاع أوسع، وذلك لتقييم ما إذا كانت وجهات النظر حول آخر الزمان مرتبطة بوجهات النظر حول عودة السيد المسيح إلى الأرض، وهو مبدأ أساسي في الديانة المسيحية: الاعتقاد بأنَّ المسيح سيعود في آخر الزمان إلىٰ الأرض، فيها يطلق عليه غالباً (المجيء الثاني).

Note: Those who did not answer are not shown. White, Black and Asian adults include thos who report being only one race and are not Hispanic. Hispanics are of any race. "Other religion" includes those who identify as Jewish, Muslim, Buddhist, Hindu, or with another world religion or other non-Christian faith.

Source: Survey conducted April 11-17, 2022



وكانت نتائج الاستطلاع كالتالي: عند السؤال عما إذا كان المسيح (سيعود إلىٰ الأرض يوماً ما)، قال أكثر من نصف البالغين في الولايات المتحدة (٥٥٪) - بما في ذلك ثلاثة أرباع المسيحيين -: إنَّ هذا سيحدث.

كما قال أفراد العيِّنة: إنَّهم يعتقدون أنَّ المسيح سيعود إلى الأرض، وعن مدى تأكدهم أنَّ هذا سيحدث خلال حياتهم: يقول واحد من كل عشرة أمريكيين: إنَّهم يعتقدون أنَّ المجيء الشاني للمسيح سيحدث بالتأكيد وربها خلال حياتهم، و٧٧٪ ليسوا متأكدين مما إذا كان المسيح سيعود في حياتهم، ويقول ١٩٪: إنَّ عودة المسيح ستحدث بالتأكيد ولكن ربا لن تحدث خلال حياتهم.

نسبة الأمريكيين الذين يقولون: إنَّهم يعتقدون أنَّ المسيح سيعود بالتأكيد وربا خلال حياتهم، أعلى بين البروتستانت (١٦٪) وأقل بين الكاثوليك (٧٪)، ونسبة الأمريكيين السود (١٩٪) واللاتينيين (١٤٪) الذين يعتقدون أنَّ المجيء الثاني للمسيح من المحتمل أن يحدث خلال حياتهم، وهذه النسب في المقابل أكبر من نسبة الأمريكيين البيض غير اللاتينيين (٨٪).

من المرجح في الاستطلاع أن يعبِّر الناس عن عدم اليقين بشأن توقيت عودة المسيح، بدلاً من التعبير عن الشعور بأنَّ ذلك سيحدث في حياتهم، فعلىٰ سبيل المشال: يقول حوالي سبعة من كل عشرة إنجيليين: إنَّهم غير متأكدين من أنّ المسيح سيعود خلال حياتهم (٥٠٪)، وأنَّ (٢١٪) يقولون: إنَّ المسيح سيعود بالتأكيد ولكن لن يعود خلال حياتهم؛ وهناك ما يقرب من ثلثي أولئك الذين ينتمون إلى التقاليد البروتستانتية (السود تاريخياً) هم إمّا غير متأكدين من التوقيت (٤٧٪) أو أنَّه ربها لن يحدث خلال حياتهم (١٧٪). بشكل عام، تظهر هذه النتائج أنَّ الاعتقاد بقرب نهاية العالم أكثر شيوعاً في الولايات المتحدة مقارنة ببعض الدول الأوروبية الأخرى، وأنَّ

التباينات الثقافية والسياسية هي التي تُفسِّر هذه الاختلافات بين الدول، إذن هذه الانتائج والبيانات تؤكد الارتفاع الملحوظ في نسبة الأمريكيين المعتقدين بقرب نهاية العالم.

وفي هذا السياق قامت مؤسسة بحثية أخرى (أمريكية) بإجراء استطلاع رأي متعدّد على مستوى العالم، للتعرُّف على مدى انتشار الاعتقاد بقرب نهاية العالم وخروج المخلّص الموعود، وفيها يلي مزيد من البيانات والمقارنات الدولية:

- في المتوسط العالمي: ٢٨٪ من البالغين قالوا: إنَّهم يعتقدون أنَّ نهاية العالم ستأتي قريباً.
- الدول ذات الأغلبية المسيحية الإنجيلية سجَّلت أعلىٰ نسب، مثل الولايات المتحدة (٤٠٪) وبولندا (٣٥٪).
- الدول الأكثر علمانية سجَّلت أدنى النسب: مثل الصين (١٦٪) والدنمارك (١٣٪).
  - ٢ استطلاع في دول أمريكا اللاتينية (٢٠٢٢م):
- في المتوسط: ٣٢٪ من البالغين في أمريكا اللاتينية قالوا: إنهم يؤمنون بنهاية العالم القريبة.
- البرازيل وكولومبيا سجَّلتا أعلىٰ النسب في المنطقة بـ ٣٨٪ و٣٦٪ علىٰ التوالى.

٧.

https://www.gallup.com/analytics/318875/global-research.aspx.\

٢. مؤسسة غالوب (Gallup) هي شركة تحليلات واستشارات أمريكية تتخذُ من واشنطن العاصمة مقراً لها مؤسسة غالوب عام ١٩٣٥ وأصبحت الشركة معروفة باستطلاعات الرأي العام التي تُجريها في جميع أنحاء العالم، من الركود الكبير، إلى الانتفاضات العربية، إلى ثورة الميدان الأوروبي، خروج بريطانيا من الاتحاد الأوروبي، وكوفيد ١٩٠.



٣ - استطلاع في الهند (٢٠٢١م):

- ٢٩٪ من الهنود قالوا: إنَّهم يعتقدون أنَّ نهاية العالم ستأتي في حياتهم.
  - النسبة في الهند كانت أعلى من المتوسط العالمي البالغ ٢٨٪.

هـذه المقارنات تؤكد أنَّ الاعتقاد بقرب نهاية العالم وقدوم أو خروج المخلِّص لـه انتشـار عالمي ملحـوظ، لكـن مـع اختلافـات كبـيرة بـين الـدول وفقـاً للخلفيات الثقافية والدينية والسياسية؛ والولايات المتحدة وبعض دول أمريكا اللاتينية تأتى في مقدمة هذا الاعتقاد.

واستناداً إلى ما سبق نجد تفاصيل أكثر من استطلاعات الرأى الدولية (مؤسسة غالوب) المتعلقة بالاعتقاد بقرب نهاية العالم، نستخلص منها النتائج التالية:

- ١ دراسة مقارنة بين الدول الأوروبية (٢٠٢٢م):
- في المتوسط: ٢٣٪ من البالغين في دول الاتحاد الأوروبي قالوا: إنَّهم يؤمنون بنهاية العالم القريبة.
- ولكن هناك تباينات كبيرة بين الدول: فالنسبة في بولندا بلغت ٣٥٪، بينها في السويد لم تتجاوز ١٨٪.
- تشير الدراسة إلى أنَّ الانتهاء الديني والسياسي هما من أهم العوامل المؤثرة على هذا الاعتقاد في أوروبا.
  - ٢ استطلاع في دول آسيا والمحيط الهادئ (٢٠٢١م):
- في المتوسط: ٢٥٪ من البالغين في هذه المنطقة يعتقدون بقرب نهاية العالم.
  - أعلىٰ النسب: سُجِّلت في الفلبين (٣٥٪) وإندونيسيا (٣٢٪).
    - أمّا في اليابان فكانت النسبة أقل من ٢٠٪.
- هناك ارتباط قوي بين الانتهاء الديني والمعتقدات الإسكاتولوجية (علم الأُخرويات أو علم آخر الزمان) في هذه المنطقة.



٣ - دراسة مقارنة بين الدول الأفريقية (٢٠٢م):

- في المتوسط: ٣٠٪ من البالغين في أفريقيا قالوا: إنهم يؤمنون بقرب الماية العالم.

- أعلىٰ النسب كانت: في نيجيريا (٢٤٪) وجنوب أفريقيا (٣٦٪).
- هناك ارتباط عند بعض الثقافات بين ارتفاع مستويات الفقر والبطالة والتعليم وزيادة الاعتقاد بقرب نهاية العالم في بعض الدول الأفريقية.

٤ - الدول العربية والإسلامية: للأسف لا توجد أي من الأبحاث والدراسات الموثوقة في هذه البلدان. لذا نحن بحاجة ماسة لمزيد من استطلاعات الرأي لفهم هذه الظاهرة بشكل أفضل وبالخصوص في العالم الإسلامي.

٥ - تشترك مجتمعات العالم للدول الشرقية والدول الغربية في أنَّ الأزمات الكبرى تزيد من البحث عن معنى وأمل، ولكن الخلفيات الدينية والثقافية المختلفة لكل مجتمع تؤدي إلى اختلافات في كيفية تأثير هذه الأزمات على الإيان بفكرة المخلص المنتظر، ففي الغرب: تفسَّر الأزمات غالباً في سياق العقاب الإلهي والنبوءات الكتابية، بينها في الشرق: التفسيرات ترتبط بصورة أكر بالنبوءات الروحانية والقيادات الدينية المحلية.

هذه النتائج توضِّح أنَّ الاعتقاد بقرب نهاية العالم له انتشار عالمي ملحوظ، ولكن بدرجات متفاوتة بين الدول والقارات، وأنَّ العوامل الدينية والسياسية والاجتهاعية والاقتصادية والتعليمية تلعب دوراً محورياً في تفسير هذه الاختلافات الدولية.

إنَّ ارتفاع نسبة ومعدل الذين يعتقدون بقرب نهاية العالم مقارنة بالسابق (١)، يعكس شعوراً عاماً لدى كافة الشعوب والأُمم بعدم الاستقرار،

١. هناك العديد من التقارير والأبحاث الأكاديمية المتوفرة باللغة الإنجليزية حول الأفكار المتعلقة بنهاية العالم، إليك بعض المصادر البارزة:

ويـدل عـليٰ إحسـاس قـوي بالخطـر والقلـق بشـأن المسـتقبل، وهـذا يوحـي بتفكـير عميق في التحولات الكبرى التي تمر بها الإنسانية الآن، ويمكن تفسير هذا الأمر علىٰ أنَّه يشير إلىٰ نقطة تحول محورية في التاريخ البشري، حيث بدأت البشرية بتلمس حاجتها الملحة (للمخلص الموعود) لينقذها من الأزمات الكبيرة والكثيرة التبي تواجهها على كافية الجهات في الوقيت الراهن، وحتياً أنَّنا أمام بدايـة مرحلـة جديـدة أو بدايـة حقبـة زمنيـة تحمـل في طياتهـا أمـلاً وتغيـيراً إيجابياً يشمل جميع البشر دون استثناء، بغض النظر عن العرق أو الدين أو الجنس أو أي اختلافات أخرى.

#### ٢ - كثرة الإصدارات الثقافية:

إنَّ المراقب والمتتبِّع للفضاء الثقافي والفكري العالمي في الآونة الأخيرة يرى بوضوح مدى تزايد عدد المؤلفات والمقالات والبحوث حول الخلاص والمخلِّص، سواء في الـتراث الديني أو الأدبي أو الفلسـفي، مما يعكـس اهتهامـاً متزايداً بهذه القضية، كما أنَّنا نشهد ازدياداً في النقاشات اللاهوتية (الدينية) والمناقشات العامة حول معاني الخلاص ودور المخلّص في حياة الإنسان والمجتمع، وفي السنوات الأخيرة تزايدت الدراسات الفكرية والأكاديمية التي

أ - محلة "Sociology of Religion"

<sup>-</sup> الموقع الإلكتروني: https://academic.oup.com/socrel

<sup>-</sup> هـذه المجلة المحكَّمة تنشر أبحاثاً دقيقة حول الأبعاد الاجتماعية والثقافية للمعتقدات الدينية، بما في ذلك المتعلقة بنهاية العالم.

ت - مجلة "Journal for the Scientific Study of Religion"

<sup>-</sup> الموقع الإلكتروني: https://onlinelibrary.wiley.com/journal/14685906

<sup>-</sup> هذه المجلة الرائدة في مجال علم الاجتماع الديني تنشر أحدث الأبحاث والدراسات في هذا المجال.

يمكنك البحث في هذه المصادر الأكاديمية باستخدام كلهات رئيسية مثل (معتقدات نهاية العالم)، (توقعات الأرض الجديدة) أو (تنبؤات نهاية الزمن)، وسوف تجد العديد من الأبحاث والتحليلات المفصلة حول هذا الموضوع.



تتناول هذه القضية، مما يشير إلى اهتهام أوسع وتركيز أعمق في هذا المجال، ويدل على حرص الباحثين والمفكرين لفهم هذه العقيدة وتأثيرها على الرأي العام العالمي، ويعكس أيضاً تحولاً في فضاء الثقافة العالمية نحو فهم أوضح وأدق للأديان والمعتقدات، وفي هذا المقام يرى بعض المراقبين والمتخصصين أنَّ هذا الاهتهام المتزايد في الدراسات الأكاديمية والإعلام الغربي بفكرة النبوءات - بما في ذلك المهدوية والمخلِّص الموعود ونهاية الزمان كجزء من النبوءات الدينية (السماوية) - مؤشِّرٌ على رغبة بعض الأفراد في فهم وتحليل كيف يمكن أن تتفاعل هذه الأفكار مع التحديات المعاصرة والأزمات العالمية الكسري.

لا يفوتنا أن ننوِّه بأنَّ هناك أعداداً كبيرة جداً من الكتب والبحوث والمقالات والدراسات الأكاديمية التي تناولت موضوع المهدوية والمخلِّص، ولتوضيح ذلك سنشير إلى إحصائيات أكاديمية (١) عن الكتب والأدبيات الثقافية في هذا المجال، التي صدرت في الولايات المتحدة الأمريكية (كنموذج

١. جدول الإحصائيات من إعدادنا - كاتب هذا البحث - معتمداً على بيانات وأرقام موقع جستور (JSTOR) وهو عبارة عن موقع مكتبة الكترونية أمريكية تابعة لجامعة ميشيغان، تساعد الطلاب والباحثين والمكتبات والناشرين في جعل مجموعة متزايدة من المحتوي الأكاديمي قابلة للاكتشاف ويمكن الوصول إليها مجاناً في جميع أنحاء العالم، وهذا يشمل المجلات ذات الوصول المفتوح والكتب الإلكترونية والصور والوسائط الأخرى والتقارير البحثية..

مصدر المعلومات والأرقام ورابط البحث لكل عنوان:

https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=End+of+world https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=End+of+Time https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=Savior https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=Mahdi https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=End+times+predictions

https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=Jesus https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=Second+Coming



# فقط) خلال الفترة الأخيرة، بناءً علىٰ البيانات المعتمدة في موقع ج (مكتبة رقمية أمريكية تحت إشراف جامعة ميشيغان):

## سجلت البيانات والأرقام بتاريخ ١٥ اكتوبر ٢٠٢٤م

| تقارير بحثية | مقال في مجلة | فصل في كتاب | كتاب   | كلمة البحث (العنوان)                       |
|--------------|--------------|-------------|--------|--------------------------------------------|
| ٤٧,٨٧٨       | ۲,۱۸۹,۳٦۰    | 9,779       | ۱۰,٤۲۱ | نهاية العالم<br>End of world               |
| 00,191       | ٣,٣١٨,٩٢١    | 1,187,008   | 11,770 | آخر الزمان<br>End of Time                  |
| 1 / 9        | ٣٢,٥٣٠       | ٣٥,٥٣٠      | ٤٩١    | المخلِّص Savior                            |
| 1, • 70      | 18, 78.      | 0,977       | ٧٨     | المهدي Mahdi                               |
| 1,911        | 171,774      | ٤٥,٠٥٦      | ٧٦٧    | تنبؤات آخر الزمان<br>End times Predictions |
| ۸۷۹          | 770,717      | 118,500     | ٣,٦٥٧  | Jesus المسيح                               |
| 17,701       | 981,898      | 008,870     | ٧,٤٨٥  | المجيء الثاني<br>Second Coming             |

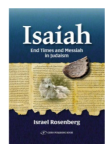
ولابد من الإشارة إلى الأعداد الكبيرة والضخمة للإصدارات الأكاديمية والثقافية مؤخراً في الولايات المتحدة الأمريكية متعلقة بمواضيع مثل: آخر الزمان ونهاية العالم والمجيء الثاني، ومن جانب آخر إلى أنَّ هذه الكتب تمثِّل منظوراً حديثاً حول الخلاص وآخر الزمان، وتحاول الجمع بين التحليل العلمي والفكري والاجتماعي وبين الفهم الديني (اللاهوق) للأحداث المستقبلية، وهذا من أقوى المؤشِّرات على أنَّ الاهتمام بموضوع المخلِّص الموعود قد ازداد في العالم حالياً، علماً أنَّ هذا الاهتمام يعكس (حالة سليمة وصحية من الناحية الفطرية والعقلية)، حيث يوفِّر الأمل والتفاؤل والخلاص من الواقع السيئ والتطلع إلى مستقبل أفضل.

ومن زاوية أخرى يلاحظ بصورة جليّة الاهتهام المتصاعد بقراءة الكتاب المقدّس في السنوات الأخيرة، وازدياد نشر كتب تفسير الأحداث الجارية في ضوء النبوءات الكتابية والبشارات السهاوية والتركيز على موضوع نهاية الزمان ومستقبل البشرية، وفي هذا السياق سنشير إلى بعض الأمثلة على الكتب التي صدرت حديثاً، والتي تعد بالمئات إن لم نقل بالآلاف، وسنذكر عنوان كتاب واحد فقط من كل سنة من السنوات الخمس الأخيرة اختصاراً للبحث، وجميعها إصدارات غربية:

١ - كتاب (إشعياء: نهاية الزمان والمسيح في اليهودية -

ISAIAH :End Times and Messiah in Judaism)(1)

للكاتب: (إسرائيل روزنبرغ)، صدر عام ٢٠٢٠م، المؤلف يستخدم أقساماً مختارة من التوراة ليقدِّم فها جديداً للكتاب المقدَّس من منظور يهودي، حيث يناقش مفهوم المخلِّص في اليهودية وتوقعات نهاية الزمان بناءً على سفر إشعياء.



غلاف الكتاب

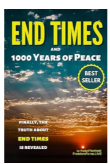
ISAIAH: End Times and Messiah in Judaism, by: Israel Rosenberg, Publisher: Gefen . \( \)
Publishing House / Jerusalem - Palestine, (June 28, 2020), Language: English, Print
.length: 278 pages



## ٢ - كتاب (نهاية الزمان وألف عام من السلام

End Times and 1000 Years of Peac)(1)

للكاتب: (ردبل ذا وورلد)، صدر عام ٢٠٢١م، يقدِّم المؤلف كشف عن حقيقة نهاية الزمان وذلك بفهم سفر الرؤيا، ويؤكد أنَّ هذه هي الحقيقة الرائعة، وذلك بعد أن نمر بمقدمات (نهاية الزمان) الغريبة جداً، سندخل حقاً ١٠٠٠ عام من السلام على الأرض.



#### غلاف الكتاب

۳ – كتاب (المسيح في نهاية الزمان – Messiah in the End Times – تاب (المسيح في نهاية الزمان – ۳ للكاتب: (سام نادلر)، صدر عام ٢٠٢٢م، الذي يقدِّم منظوراً مسيحياً حول نبوءات نهاية الزمان، يتناول الكتاب دور السيد المسيح في الخلاص وما بعده، مع التركيـز عـلىٰ أهميـة إسرائيـل في الأحـداث المسـتقبلية، والكتـاب يناقـش أيضـاً عودة المسيح وملكوته الذي سيستمر لألف عام، والمؤلف يقدم رؤية فريدة

Messiah in the End Times, by: Sam Nadler, Publisher: Word of Messiah Ministries Y / North Carolina / USA (June 10, 2022), Language: English, Print length: 264 .pages

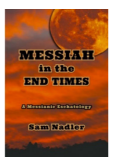


End Times and 1000 Years of Peace, by: Redpill The World, Publisher: Franaga Mk \ ./USA (January 27, 2021), Language: English, Print length: 273 pages

من نوعها لمعالجة أحداث نهاية الزمان.



14



غلاف الكتاب

٤ - كتاب (نهاية العالم الكبرى من قبل الله: الغضب والنعمة والمجد في الأيام الأخيرة للأرض -

God's Grand Finale: Wrath, Grace, and Glory in Earth's Last Days)(1)

للكاتب: (جيف كيني)، صدر عام ٢٠٢٣م، والذي يركِّز على تفسير سفر الرؤيا في العهد الجديد، الكتاب يناقش أهمية هذا السفر في الكشف عن خطة الله للنهاية، ويهدف إلى مساعدة القراء في فهم الدور المحوري للمسيح في أحداث نهاية العالم، يولي المؤلف اهتهاماً خاصاً بالرسائل السبع المذكورة في سفر الرؤيا والموجهة إلى الكنائس، مبيِّناً ارتباطها بالكنائس الحديثة اليوم وتوجيهها نحو التصحيح الروحي.



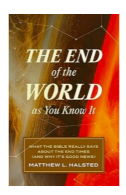
غلاف الكتاب



#### ٥ – كتاب (نهاية العالم كما تعرفها –

The End of the World as You Know It)(1)

للكاتب: (ماثيو هالستد)، صدر عام ٢٠٢٤م، والذي يعيد النظر في بعض الافتراضات الشائعة حول نهاية العالم، ويجيب المؤلف عن سؤال: ماذا يقول الكتاب المقدس حقاً عن نهاية الزمان (ولماذا يعد هذا خبراً ساراً)، ويشير إلىٰ أنَّ فهم الكتاب المقدَّس بشكل صحيح يساعدنا علىٰ فهم حاضرنا و بغيِّر نظر تنا للأحداث المستقبلية.



غلاف الكتاب

#### ٣ - توقيت عودة المسيح:

في نفس سياق الفضاء الثقافي الغربي، نجد أنَّ هناك كتباً ظهرت أخسراً تتحدَّث عن أحداث آخر الزمان، وتحدِّد فيه السنة التي سيعود فيها السيد المسيح إلىٰ الأرض، وهـذا مـن الأمـور المنهـي عنهـا حسـب تعاليـم أهـل البيت البيّلا ، بل ورد التأكيد على تكذيب كل من يوقّب، قال الإمام الصادق التلان: «أبلى

The End of the World as You Know It, by: Matthew L. Halsted, Publisher: Lexham. \ YVA: Press / USA - Washington (February 7, 2024), Language: English, Print length .pages



الله إلّا أن يخالف وقت الموقتين»(١)، وبغض النظر عن الخطأ في هذا الأمر، إلّا أنّه قد يدل على تله في بعض إلى سرعة تحقق البشارة الساوية التي ستقلب صفحات التاريخ وتغيّر مسار البشرية من الظلم والجور إلى العدل والقسط، نشير إلى كتابين فقط، تدور معظم أفكارهما حول التوقيت، ويكفي أن تشاهد غلاف الكتاب لتعرف ذلك، مثل: الكاتب (إلبيب نيوتن) قد وقّت وقال: بأنّ المجيء الثاني للمسيح سيكون في عام (٢٤٠٢م)، بينها الدكتور (كريستيان وايدنر) قد وقّت أيضاً وقال: بأنّ المجي الثاني للمسيح سيحدث في عام وايدنر)، انظر إلى:

- كتاب (السنوات الأخيرة للحضارة ٢٠٢٢ إلى ٢٠٤٢ -

Final Years of Civilization 2022 to 2042(1)

للكاتب: (إلبيب إي نيوتن)، صدر عام ٢٠٢٣م، يقدم هذا الكتاب الحسابات لتحديد السنوات المرتبطة بالأحداث الأخيرة لنهاية الزمان أو الفترات السبع الحاسمة فيها يتعلق بالهيكل والمسيح والاختطاف، ويقول المؤلف: لا أحد يعرف يوم أو ساعة الاختطاف (باستثناء السنة حسب نبوءة دانيال السبعين أسبوعاً) ويحدِّدها بعام ٢٠٤٢م، وهي السنة التي سيأتي فيها السيد المسيح ويختطف المسيحيين المؤمنين إليه، وفكرة الاختطاف (٣) حقيقة

٨.

١. غيبة النعماني: ص٩٩٨؛ المعجم الموضوعي: ص٧٦٧.

Final Years of Civilization 2022 to 2042: Daniel's 70 – Week Prophecy A 2485 – Year . Y

Duration, by: Elbib E. Newton, Published (May 30, 2023), Language: English,

.pages Y 17: Print length

٣. إِنَّ أَشهر نص كتابي يتحدث عن الاختطاف يقول بولس: (لأَنَّ الرَّبَّ نَفْسَهُ سَوْفَ يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ بَهُتَافٍ، بِصَوْتِ رَئِيسِ مَلاَئِكَةٍ وَبُوقِ الله، وَالأَمْوَاتُ فِي المُسِيحِ سَيَقُومُونَ أَوَّلاً. (١٧) ثُمَّ نَحْنُ الأَحْيَاءَ الْبَاقِينَ سَنُخْطَفُ جَمِيعاً مَعَهُمْ فِي السُّحُبِ لَمُلاَقَاةِ الرَّبِّ فِي الْهُوَاءِ، وَهَكَذَا نَكُونُ كُلَّ حِينٍ مَعَ الرَّبِّ (العهد الجديد / ١٦س٤: ١٦ - ١٧).



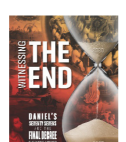
كتابية تؤمن بها كل الطوائف والكنائس المسيحية.



#### غلاف الكتاب

- كتاب (الشهادة على النهاية - End the Witnessing ) (۱) للكاتب: (د. كريستيان وايدنر)، صدر عام ٢٠٢٢م، يتحدَّث الكتاب عن نبوءات الكتاب المقدس، ويؤكد المؤلف أنَّه بعد ألفي عام، فإنَّ الدليل على عودة المسيح قريبة جداً ومؤكدة، وأن الأفكار الواردة في هذا الكتاب قوية وصادمة للكثير من المسيحيين، والكتاب عبارة عن مغامرة خاصة متجنِّرة في الكتاب المقدَّس يبحث عن فهم العالم وكأنَّنا نشهد النهاية، ويؤكد المؤلف أنَّ هناك العشرات يبحث عن فهم العالم وكأنَّنا نشهد النهاية، ويؤكد المؤلف أنَّ هناك العشرات أيضاً، والكتاب يحتوي على رسالة عاجلة لكل مؤمن مسيحي لا يمكنه أيضاً، والكتاب يحتوي على رسالة عاجلة لكل مؤمن مسيحي لا يمكنه قد وصل، مما يعني أنَّ الأسبوع الأخير من الأسابيع السبعين التي تنبأ بها دانيال قد وصل، مما يعني أنَّ الضيق الذي يستمر سبع سنوات قد بدأ بالفعل، وأنَّ عداً تنازلياً جديداً قد بدأ من سبعين أسبوعاً سينتهي في عام (٢٠٢٧م)، وهي سنة عودة المسيح الموعودة.

Witnessing the End: Daniel's Seventy Sevens and the Final Decree Everyone Missed. . No by: Christian Widener , Published (May 13, 2022), Language: English , Print .length: 438 pages





بشكل عام شهدت قضية المخلِّص والخلاص وأحداث آخر الزمان اهتماماً متزايداً على المستوى العالمي، وهذه العيّنة من الإحصائيات والكتب تسلِّط الضوء على التطورات الفكرية الحديثة حول الموضوع، وتجمع بين التحليل العلمى المعاصر والنظرة التاريخية الدينية وربطها بالأزمات الكبرى والأحداث الجارية حالياً في العالم، وفي هذا المجال نلفت النظر إلى ملاحظات عــــدّة:

- الدراسات الأكاديمية: اهتهام متزايد في الأوساط الأكاديمية العالمية بدراسة الروابط بين المخلِّص المنتظر والتطورات العلمية، وفي الواقع يعبر عن ازدياد الرغبة في التعلق بالمفاهيم الدينية واستكشاف الروابط بين العلم والدين، مما يعكس تحولاً في كيفية فهم الدين والعقائد الروحية في سياقات حديثة.

- التأمل في المستقبل: هذا الاهتهام المتزايد في الفضاء الثقافي بأفكار آخر الزمان كجزء من النقاشات حول مستقبل البشرية، يعكس تحوُّلاً في الثقافة العالمية نحو فهم أعمق للبشارات الدينية السماوية، ويعتبر هذا التأمل فرصة لاستكشاف كيف يمكن أن تتفاعل الأفكار الروحية مع التحديات العلمية.



- شخصية المخلِّص الموعود: تظهر بشكل متزايد في الأعمال الفنية والأدبية، مما يدل على قبولها كموضوع للنقاش والحوار والتعبير في ثقافة الشعوب والرأي العام العالمي، وهذا يعكس تحوُّلاً في كيفية رؤية المعتقدات الدينية في السياقات الثقافية المعاصرة.

- البحث عن المعنى الروحى: بعض المفكرين يرون أنَّ الاهتمام المتزايد بالخلاص والمخلِّص في العالم العلماني، يعكس رغبة في البحث عن المعنى الروحي في عالم معاصر مليء بالتحديات الأخلاقية، هذا الاهتمام قد يُعتبر مؤشِّراً علىٰ تحول ثقافي نحو إعادة تقييم القيم الروحية والدينية.

فتزايد الأعمال الفكرية والثقافية يدل على أنَّ القضية أصبحت محور اهتمام متصاعد من قبل النخبة المثقفة والرأي العام العالمي بشكل ملحوظ، ويدل من جهة أخرىٰ علىٰ أنَّ الشعوب بدأت تشهد صحوة فكرية وروحية متجـدِّدة، حيث يتـو قُ الناس إلى الاقـتراب مـن الحلـول السـاوية للأزمـات العالمية الكبري والتحديبات المعاصرة، ولهذا نلاحظ ازديباد الوعبي في وجدان شعوب العالم بأهمية البحث عن المخلِّص الحقيقي.

لابد من التأكيد على أنَّ هناك الكثير من الدلائل والمؤشرات التي توضح حجم إحصاءاتها(١) على مدى تصاعد وتزايد الاهتمام بمسألة المخلِّص الموعود في العالم في الآونة الأخيرة، مثل كثرة: المؤتمرات الأكاديمية، والأفلام، والمسلسلات التلفزيونية، والمستندات، والصوتيات، والفيديوات، والصور، والعديد من الجوانب الأخرى، ومجمل هذه الحقائق تدل على أنَّ المخلِّص المنتظر يعتبر رمزاً للأمل والتفاؤل والتغيير الإيجابي لدى شعوب العالم في ظل الأزمات العالمية المعاصرة.

١. للاطلاع على بعض هذه الإحصائيات يمكن زيارة موقع جستور ( www.jstor.org)، ولم نشر إلىٰ كثرة الإنتاج والإصدار في السنوات الأخيرة مراعاة لحجم ورقة البحث وعدم الرغبة في الإطالة.

## الأسباب الكامنة وراء ازدياد البحث عن المخلِّص:

في الآونة الأخيرة شهدت قضية المخلِّص الموعود تصاعداً ملحوظاً في الاهتمام العالمي، ويعزى ذلك إلى مجموعة من العوامل المتداخلة، والتي يمكن تلخيصها على النحو التالي:

## ١ - الأزمات والاضطرابات السياسية:

عندما تتعمّق التوترات السياسية وتشتد الحروب وتستمر الصراعات في العديد من مناطق العالم، تخلق شعوراً بالخوف وعدم الأمان، وعندما تتلاشي الآمال في تحقيق الاستقرار والعدالة، يشعر الناس باليأس والقلق إزاء المستقبل، وحينها يميل البشر بشكل طبيعي إلى البحث عن حلول جذرية ومطلقة لشاكلهم، هنا تبرز فكرة المخلص الموعود كشمعة أمل وسط الظلام، فيتطلّع الناس إلى شخصية قوية وملهمة تقدّم لهم الأمل والحلول، وتكون قادرة على إنهاء المعاناة وإعادة بناء العالم من جديد.

تولِّد الأزمات في الإنسان إرادة صلبة تدفعه للبحث عن أُفق جديد، أملاً في مستقبل أفضل، انطلاقاً من:

- التطلُّع إلى السلام: في خضم الحروب واليأس، يتطلَّع الناس إلى شخصية قوية قادرة على تقديم الأمل والتغيير الإيجابي، فالمخلِّص الموعود يمثِّل هذا الأمل، لما يقوم به من تحقيق الأمن والسلام وإنهاء القتال.

- الشعور بالظلم والقهر: عندما يشعر الناس بالظلم والقهر، يبحثون عن قوة قادرة على إنصافهم، والمخلّص الموعود يمثل هذه القوة العليا الذي يحرّر البشرية من براثن الظلم والجور وينشر القسط والعدل.

- الرغبة في الهروب من الواقع: عندما يصبح الواقع مؤلماً لدرجة أنَّ الناس يفضلون الهروب منه إلى عالم آخر يوفر لهم الأمان والسعادة، فالمخلِّص الموعود في آمالهم يمثل هذا العالم المثالي في المستقبل.

بالتأكيد أنَّ الأحداث السياسية والاضطرابات الكبرى تلعب دوراً مهاً في تشكيل وجدان الشعوب وتأثيرها على معتقداتهم الدينية، مما يؤدّي إلى تصاعد الاهتهام بفكرة المخلِّص الموعود.

#### ٢ – الكوارث العالمية الكبري:

تعتبر الكوارث الطبيعية الكبرى أحد الظواهر التي تهز أسس الحياة علىٰ الأرض، محملة بتداعيات وخيمة تطال البيئة والبشرية، وهذه الكوارث بشتّىٰ أشكالها تترك آثاراً وخسائر جسيمة لها أثرٌ طويل الأمد على الإنسانية، وتعتبر آثارها تحدّياً جسياً للمجتمعات والشعوب.

تبعاً لذلك يندفع الناس للبحث عن الأمل في فكرة المخلِّص الموعود الذي يمكنه إنهاء المعاناة.

الكوارث الكبرى غالباً ما تكون سبباً في زيادة الاهتمام بفكرة المخلِّص، وذلك لأسباب عدَّة، منها:

- التأثير البيئي: تسبب الكوارث الكبرى تدميراً هائلاً للبيئة، مثل الـزلازل والأعاصـير وحرائـق الغابـات والفيضانـات، وتسـتتبع بتهديـد الكائنـات الحية، مما يودي إلى تفكير كثير من الناس في نهاية العالم.

- التأثير الاجتماعي: تؤثر الكوارث علىٰ المجتمعات والأفراد، مما يؤدى إلىٰ خسارة المأوىٰ أو فقدان الأرواح، فترتبط مشاعر الخوف والقلق عند الناس مع الأمنيات والرجاء والبحث عن الراحة والأمل.

- التأثير الاقتصادي: تسبب الكوارث الكبريٰ خسائر اقتصادية هائلة، سواء على المستوى الشخصي أو الجماعي، مما يجعل الناس تلجأ إلى الفطرة (الدين/ المخلص) كوسيلة للتعامل مع الصدمة والبحث عن الأمل.

إنَّ الأزمات والكوارث تدفع الأفراد للبحث عن معنى أعمق للحياة، مما يجعلهم أكثر تقبلاً للأفكار الروحانية والنبوءات الدينية، وكنتيجة لذلك



فقد فسر كثير من الناس (جائحة كوفيد ١٩) كعلامة من علامات نهاية العالم، وأدى إلى زيادة قراءة النصوص الدينية المتعلقة بالأمراض في آخر الزمان، مما ا جعل فكرة المخلِّص المنتظر أكثر جاذبية.

#### ٣ - البحث عن العدالة:

تُعتبر العدالة والمساواة من المبادئ الأساسية التي تسعى المجتمعات الإنسانية لتحقيقها، حيث تشكل حجر الزاوية لاستقرار الدول والمجتمعات، ومع ذلك يعاني العالم اليوم من تباينات شديدة في أوضاع حقوق الإنسان، مما أدَّىٰ إلىٰ تفشّى الظلم والجور والإرهاب والفقر والتمييز وعدم المساواة، وتتجلَّىٰ هذه الظواهر بشكل واضح في مختلف الأصعدة وأوجه الحياة، مما يثير القلق حول مستقبل المجتمعات.

في هذا السياق، تزداد الحاجة إلى رمز للأمل والتغيير، مثل فكرة المخلِّص الموعود، والتي تُعبر عن تطلُّعات البشرية نحو العدالة والتغيير، إذ يراها الكثيرون رمزاً للإنقاذ من الأوضاع الراهنة، وفي أوقات الشدة والمحن والواقع الإنساني الرديء يعكس هذا الاهتهام المتزايد للفكرة رغبة الناس في رؤية حلول جذرية لمشاكلهم، وتطلُّعاتهم نحو تحقيق مجتمع أكثر عدلاً ومساواة، وبكل تأكيد فإنَّ ضعف العدالة والمساواة في العالم ساهم في تعزيز الاهتمام بفكرة المخلِّص الموعود لنواحى عدَّة:

- الحاجة إلى الأمل: عندما يفشل الواقع في توفير العدالة والمساواة في المجتمعات، يتَّجه الناس تلقائياً بفطرتهم إلى الأمل والرجاء والبحث عن قوة قادرة على تغيير الأمور.

- الخوف من المستقبل: عندما ترى الشعوب أنَّ العالم ملىءٌ بالظلم يتوقون إلى عالم عادل، فيتقصون عن ضمانة لمستقبل أفضل، فيجدونها في فكرة المخلِّص الذي سيأتي ويقودهم إلى بر الأمان ويحقق الحلم.

- ضعف المؤسسات الدولية: عندما تفشل الحكومات والمؤسسات الدولية

في تحقيق العدالة، تفقد مصداقيتها وثقة الناس، فيطلبون حلولاً خارج نطاق الواقع الملموس، مثل فكرة المخلِّص الذي سيأتي لتحقيق العدل والإنصاف.

إنَّ فكرة المخلِّص الموعود هي تعبير عن الأمل الإنساني في عالم أفضل، وهم تتجنزًر في أعماق النفس البشرية التي تتوق إلى العدل والإنصاف، فعندما تشعر الشعوب والمجتمعات بالظلم والقهر في ظروف غير عادلة مليئة بالأزمات والاضطرابات، يصبح الرأي العام أكثر استعداداً لقبول فكرةٍ تحمل في طياتها أملاً بتحقيق عالم عادل ومتساوٍ، متحرر من براثن الظلم ويعم فيه الخيير.

#### ٤ - التحو لات الاجتماعية والأخلاقية:

تعتبر التحولات الأخلاقية والاجتماعية المتسارعة التي يشهدها العالم في العصر الحالي أحد العوامل الرئيسة التي تساهم في زيادة الاهتهام بفكرة المخلِّص الموعود، فهذه التحولات الجذرية (مثل: الجندر، المثلية، الانحراف الأخلاقي الفظيع، التلاعب بالجينات البشرية، العولمة، تغير مفهوم الأُسرة، صعود الفردانية، أخلاقيات الذكاء الصناعي وغيرها) تحديات كبيرة تؤثر على ا هويــة المجتمعــات والقيــم التقليديــة والمعتقــدات الدينيــة، ممــا يخلــق فراغــاً روحيــاً وأخلاقياً يدفع الأفراد إلى البحث عن معانٍ جديدة وأمل في المستقبل.

كل الأديان السماوية (الإسلام، المسيحية، اليهودية) ترى: أنَّ هذه التحولات والسلوكيات هي انحراف عن القيم الأخلاقية والدينية السائدة، باعتبارها تمثل انحرافاً عن الفطرة البشرية، وعن القيم الأخلاقية التي وضعها الله تعالى للإنسان، وتربط هذه الأديان بين هذه التحوُّ لات العميقة وبين نهاية العالم، معتبرة إياها من علامات آخر الزمان، وبكل تأكيد فإنَّ اتِّجاه البشرية

في هـذا المنحـي الأخلاقـي الخطـير يسـاهم في تعزيـز الاهتـمام بفكـرة المخلّـص الموعـود لنواحـي عـدَّة:

- تـ آكل القيم الأخلاقية: تعتبر هـ ذه السلوكيات طارئة عـ لى المجتمع البشري ومنافية للأخلاق السوية، مما يدفع المجتمعات إلى البحث عن جهة أو كيان يوقف هـ ذا الانحـ دار الخطير، ويعيد الأمـ ور إلى نصابها السليم.

- التحديات الاجتماعية: تؤثر على المفاهيم التقليدية للأسرة والزواج، وتخلق مشاكل نفسية واجتماعية عديدة وخاصة في المجتمعات المحافظة، مما يجعل الأفراد يشعرون بفقدان الجذور والانتماء وضياع المعنى في الحياة، وهنا تبرز فكرة المخلّص كرمز للهوية والانتماء الروحي.

- الخطر على مستقبل البشرية: إنَّ وجود هذه التوجهات يهدد الأسرة التقليدية، ويضعف الهوية الجنسية، ويشكل تهديداً كبيراً تواجهه البشرية نتيجة لهذه التحولات، تستدعي التنقيب عن جهة توقف هذا الانحراف.

إنَّ السقوط الأخلاقي الخطير والتلاعب بالطبيعة البشرية والتحولات الاجتهاعية المتسارعة التي يشهدها المجتمع البشري، تؤدي إلى الشعور بالضياع والفراغ، وتسبب حالة من عدم الاستقرار والقلق، ونتيجة ذلك تلعب هذه التحولات دوراً مهاً في زيادة الاهتهام بفكرة المخلّص الموعود، باعتبارها رد فعل طبيعي على التحديات التي يواجهها الإنسان المعاصر، وتوفر له الأمل والمعنى في ظل عالم متغير ومتسارع، وتحفظ له شعور بالاستقرار والثبات.

# قراءة فكرية واستراتيجية لدلالات تصاعد الاهتمام بالمخلِّص الموعود:

فكرة المخلِّص الموعود، رغم أنَّها قد تبدو للوهلة الأولى مجرد رمز ديني أو نبوءة مستقبلية، إلَّا أنَّها من منظور استراتيجي وفكري وأيديولوجي تعكس ديناميكيات أعمق ترتبط بتغيرات جذرية في البنية النفسية، السياسية، والاجتماعية للشعوب.

**NN** 

إنَّ تصاعد الاهتمام بالفكرة في السنوات الأخيرة، يشير إلى أنَّ العالم يمر بمرحلة من التحوُّلات الكبري، وأنَّ البشرية على أعتاب عصر جديد من التحولات والمخاضات الكبري، وتتَّجه نحو البحث عن قيادات تلبي احتياجاتها العميقة في الاستقرار، والهوية، والأمل بالمستقبل.

ومن هنا فإنَّ مراقبة تصاعد هذه الفكرة وتحليل أسبابها وتداعياتها تعد خطوة ضرورية لفهم التحولات القادمة في مسارات الشعوب ووجهات الرأي العام العالمي، ومن هذا المنطلق أجرينا عصفاً ذهنياً لتحليل دقيق وتأمل عميق لقراءة هذا الاهتهام بحكمة وبصيرة، وفك شفرة ما تخفيه لنا دلالات الاهتهام المتزايد بموضوع المخلِّص، وسنركِّز علىٰ بعض النقاط الرئيسة ونتطرق إليها ىاختصار:

## التحليل الاستراتيجي:

عندما تركِّز الشعوب على مسألة (المخلِّص الموعود) أو (المنقذ المنظر) بشكل واسع وعام، فهذا يعكس دلالات استراتيجية عميقة ترتبط بمستويات كونية وحضارية، لتشير إلى حالة شعور جماعي عالمي بالخطر أو بالتحوّل الجندري، ويمكن تحليل هذا الاتجاه للشعوب والرأي العام العالمي على الجندري، مستويات استراتيجية علدَّة، منها:

# ١ - مؤشر علىٰ قلقِ وجودي حقيقي:

عندما تتَّجه البشريـة نحـو فكـرة (المنقـذ الموعـود)، فقـد يكـون ذلـك ناتجـاً عن قلق وجودي عميق، وأنّ المخاوف من الفناء أو من انهيار الحضارة ربع أصبحت واقعاً ملموساً بسبب التهديدات النووية، أو التغيُّرات المناخية المتسارعة، أو الكوارث الطبيعية أو التهديدات المرتبطة بتكنولوجيا المستقبل.

و في في في المان ا

رؤية استراتيجية: يعني أنَّ العالم يرىٰ نفسه علىٰ حافة الهاوية، وأنَّ الشعوب لم تعد تبحث عن حلول إصلاحية تدريجية، بل تتوقَّ إلىٰ (قفزة كبرىٰ) تنقذ البشرية من أزمة وجودية شاملة.

## ٢ - فقدان الثقة بالنظم والمؤسسات الدولية القائمة:

عندما تتحوَّل فكرة المخلِّص إلى عنصر مركزي في الوعي الجهاعي، فذلك يدل على تآكل الثقة بالنظم السياسية الحالية، وهذا يعني أنَّ الشعوب قد فقدت إيهانها بقدرة القادة الحاليين أو البنى المؤسساتية على تلبية احتياجاتها.

رؤية استراتيجية: تشير هذه الظاهرة إلى استعداد المجتمعات لتقبل أنهاط جديدة من القيادة أو التحرك باتّجاه تغييرات جذرية، سواء كانت إصلاحية أو ثورية.

# ٣ - مؤشر لتحوُّ لات كبرى في الرأي العام العالمي:

من الناحية السياسية، تعكس هذه الظاهرة استعداد المجتمعات الدولية لتقبل أفكار أو قيادات جديدة، بل قبول تركيبة سلطوية تتمحور حول شخصية (مخلّص) حقيقى.

رؤية استراتيجية: ظهور مشل هذه الأفكار (تاريخياً) كان غالباً يسبق تحولات كبرى، مشل الشورات أو الصعود الحاد للحركات الراديكالية أو الحروب الدولية الكبرى.

#### ٤ - بحث عن قيادة عالمية واحدة:

الاهتمام بفكرة المخلِّص قد يشير إلى توقِ عالمي لظهور قيادة (كونية) أو رمز يوحد البشرية في ظل النظام العالمي الحالي المنقسم والمضطرب، ذي الأقطاب المتناحرة.

9.

رؤيــة اســتراتيجية: يشــير إلىٰ وجــود فــراغ قيــادي حقيقــي، ويعنــي أنَّا المؤسسات الدولية الحالية (مثل: الأُمم المتحدة، ومجلس الأمن) باتت عاجزة عن أداء دورها، وأنَّ البشرية تتَّجه نحو فكرة (حكومة عالمية واحدة).

#### ٥ - تآكل الأيديولوجيات والمعتقدات السائدة:

البحث عن (المخلِّص) وتصاعد هذه الفكرة في وجدان شعوب العالم يشير إلىٰ أنّ الأيديولوجيات السياسية والاقتصادية والفلسفية التي حكمت القرن العشرين (كالليبرالية، والشيوعية، والرأسهالية) قد فقدت قوتها التأثيرية، وأصبحت غير قادرة على إلهام الشعوب.

رؤية استراتيجية: إنَّ النظام القيمي والأخلاقي الذي تقوم عليه الحضارة الحديثة قد بلغ حدوده القصوي، وأنَّ هناك حاجة ماسة لنظام بديل وجديد يتجاوز هذه الأطر التقليدية.

#### ٦ - بداية تحول في دورة الحضارات:

هذا التصاعد والاهتمام عالمياً لفكرة (المخلّص) يشير إلى أنّنا نقف عند نقطة انعطاف في دورة الحضارات الكبري (١)، حيث إنَّ الحضارات تمر بمراحل من الصعود والازدهار، يليها الانحدار والبحث عن قوي خارجية تعيد إحباءها.

رؤية استراتيجية: يشير إلى أنَّ البشرية بأكملها تعيش لحظة من التحوُّل الكبير، وأنَّنا نقترب من مرحلة بداية نهاية (العصر الحديث) كها نعرفه، وبداية عصر جديد يتسم بتحوُّلات جذرية كلياً وعلى كافة الأصعدة، وإعادة

١. وفقاً لنظريـة (الـدورات الحضاريـة) للمـؤرخ: أرنولـد جـوزف توينبـي: (Arnold J. Toynbee) مؤرخ بريطاني ولمد في ١٨٨٩ في لندن وتوفي ١٩٧٥ أهم أعماله: موسوعة دراسة للتاريخ، وهمو من أشهر المؤرخين في القرن العشرين، لمزيد من التفاصيل انظر: تفسير تُوينبي لنشوء الحضارة وسقوطها، في كتاب: مختصر دراسة التاريخ (٤ أجزاء) ترجمة: فؤاد شبل.

تشكيل للنظام العالمي الحالي، وأنَّ النظام الدولي القائم على وشك أن ينهار ويتغيَّر جذرياً.

٧ - الانعكاسات على السياسات الدولية:

من منظور السياسة الدولية، تزايد هذا الاتِّاه يؤدي إلى بروز نهاذج جديدة من التحالفات المبنية على (الأيديولوجيا المخلّصة)، حيث تبدأ الدول أو الحركات السياسية في تشكيل تحالفات عابرة للحدود تقوم على مفهوم (الخلاص والمخلّص) المشترك، مما يغيّر من ديناميكيات التحالفات التقليدية.

رؤية استراتيجية من الواقع المعاصر: يتجلّى بشكل خاص في حالة تحالف: الصهيونية اليهودية والمسيحين الإنجيليين، حيث تربطها (رؤية خلاصية) (۱) ذات أهداف ومصالح متقاربة، تعادي النظام العالمي، وتسعىٰ لتغييره وفق تصور جديد، زاعمين - لتبرير أفعالهم الإرهابية والمتطرِّفة - أنَّهم يحاربون من أجل تحقيق نبوءة دينية أو تحقيق حلم بشري مشترك.

# استنتاج استراتيجي:

إذا زادت الشعوب تركيزها على فكرة (المخلّص الموعود)، فهذا يعني أنَّ المجتمع العالمي في حالة تحوُّل، وقد يكون في طور البحث عن محرج من أزمة شاملة.

١. الأهداف الأيديولوجية لهذا التحالف نلخصها بالآتي:

<sup>-</sup> الأهداف الصهيونية اليهودية: إقامة دولة (إسرائيل الكبرى) ذات أغلبية يهودية في أرض فلسطين، التبي يعتبرها اليهود أرض الميعاد.

<sup>-</sup> الأهداف المسيحية الإنجيلية: تسريع عودة المسيح الثانية، حيث يعتقد المسيحيون الإنجيليون، أن قيام دولة إسرائيل وتوحيدها هو شرط أساسي للمجيء الثاني، وأنَّ هذا الحدث سيؤدي إلى نهاية العالم وبداية الألفية الجديدة.



من الضروري علىٰ المهتمين والمسؤولين مراقبة هذا الاتجاه بعمق لفهم التوجهات القادمة، حيث إنَّه إشارة مبكرة لتغيرات جيوسياسية كبرى.

#### التحليل الفكرى:

تصاعد الاهتمام بفكرة المخلِّص الموعود في السنوات الأخيرة في وجدان الشعوب يشير العديد من الأسئلة والاستفسارات حول الدوافع وراء هذا الاهتهام، وتأثيره على الأفراد والمجتمعات، وأهميته الاستراتيجية والفكرية، وسنوضِّح تحليلاً شاملاً من الناحية الفكرية على زيادة هذا الاهتهام، ومن زوايا مختلفة عدَّة:

#### علم النفس:

- الحاجة إلى المعنى والأمل: إنَّ الإنسان يميل للبحث عن معنى للحياة والأمل في المستقبل، خاصة في مواجهة الأزمات والصعوبات، ولذا فإنَّ الإيمان بالمخلص يوفر إطاراً تفسيرياً للأحداث ويمنح الحياة هدفاً.

- الخوف من المجهول: الاعتقاد بفكرة (المخلِّص) وسيلة للتغلُّب على الخوف من المجهول والمستقبل الغامض، ويمكن اعتباره محاولة للعودة إلىٰ الماضي الذهبي أو الهروب من الواقع المؤلم والصعب المعاصر.

- آليات الدفاع: هذا الاعتقاد بمثابة آلية دفاع نفسية تساعد الأفراد علىٰ التعامل مع الشعور بالضعف والعجز أمام الأحداث الكبرى.

رؤية من منظور علم النفس: البشر يميلون إلى البحث عن أمل في الأوقات الصعبة، وأنَّ الإيان بفكرة المخلِّص يوفر شعوراً بالراحة والأمان النفسي، حيث يتم نقل العبء من الأفراد إلى شخصية قوية وقادرة علىٰ التغيير، هذا الإحساس بالخلاص الخارجي يساعد في تخفيف القلق الجاعي وتحقيق نوع من الاستقرار النفسي.

# علم الاجتماع:

- وظائف الدين: يلعب الدين دوراً مهاً في تلبية الحاجات الاجتماعية والنفسية للأفراد، وعقيدة المخلِّص الموعود هي إحدى هذه الوظائف، وتقوية الروابط بين أفراد الجماعة.

- التغيير الاجتماعي: إنَّ الإيمان بالمخلِّص الموعود محركٌ للتغيير الاجتماعي، حيث إنَّه يدفع الناس إلى العمل من أجل تحقيق رؤية مستقبلية أفضل.

- التماسك الاجتماعي: تساهم هذه العقيدة على بناء الهوية الجماعية، وتعزيز التهاسك الاجتماعي بالانتهاء إلى مجموعة إنسانية كبري، وبناء مجتمع قوى ومتهاسك قادر على مواجهة التحديات المعاصرة.

رؤية من منظور علم الاجتماع: يركِّز علماء الاجتماع على العوامل الاجتماعية التي تساهم في انتشار هذا الاعتقاد، فالتغيُّرات السريعة في المجتمع، مثل المادية والتكنولوجيا والعولمة والعلمانية، قد تزيد من الشعور بالضياع والفراغ، مما يدفع الأفراد إلى البحث عن هوية مشتركة ومعتقدات توحدهم.

## التخطيط الاستراتيجي المستقبلي:

- يساعد فهم (الدوافع وراء الإيمان بالمخلِّص الموعود) على الاستعداد للأزمات والاضطرابات التي قد تنجم عن هذا الاعتقاد.

- استخدام مفهوم المخلِّص الموعود في تطوير خطط وسيناريوهات مستقبلية مختلفة في المجالات الدينية والاجتماعية والثقافية، وتقييم الآثار المحتملة لكل خطة.

- يمكن للسياسيين والقادة تحليل هذا الاهتهام بالمخلص، لتحديد رؤية المجتمعات المستقبلية واتجاهها، ودراسة استراتيجيات للتأثير على هذه الاتجاهات وتوجيهها بها يخدم مصالح الشعوب.

رؤية من منظور التخطيط الاستراتيجي: من المهم أن تتذكُّر الـدول أنَّ لَكُو التعامل مع هذه القضية يتطلُّب حساسية وفهاً عميقاً للسياق الاجتماعي والثقافي والديني، وأنَّ الحلول الأمنية وحدها لن تكون كافية، بل يجب أن تكون جزءاً من مقاربة أكثر شمولية تعالج الأسباب الجذرية، وتعزز القيم الإنسانية المشتركة لمواجهة الصعاب.

# استنتاج فكرى:

تصاعد الاهتهام بفكرة (المخلِّص الموعود) يعكس شعوراً جماعياً بالأزمة وعدم اليقين العالمي، مما يدفع البشر للبحث عن حلول جذرية وشخصيات قيادية استثنائية قادرة على إنقاذ المجتمعات، هذا التوجُّه هو آلية دفاعية للتعامل مع القلق والخوف، وحاجة الإنسان الأساسية للمعنى والأمان في ظل الاضطرابات المتزايدة، وينبع هذا التوجُّه من التغيُّرات الاجتماعية السريعة، وضعف المؤسسات التقليدية، والرغبة في الهوية والانتهاء، كذلك يعكس أزمة روحية وإحساساً بالعجز أمام التحديات الكبرى، بالإضافة إلى أنَّه يشير إلىٰ استعداد فكرى للتحو لات التاريخية والاجتماعية الكرى.

#### الرؤية الدينية والروحية:

تصاعُدُ الاهتهام بفكرة (المخلِّص الموعود) عند البشرية، يشير إلى ظاهرة دينيـة وروحيـة عميقـة، يمكـن تفسـيرها عـلىٰ مسـتويات متعـدِّدة تتعلـق: بالبنيـة الروحية للإنسانية، أو رؤية الحضارات لمصيرها، أو موقع البشرية في المسار التاريخي الممتد من الماضي إلى المستقبل.

هذه الظاهرة تتجاوز التحليل التقليدي للمجتمعات لتلامس الأسئلة الكبري حول المصير والقيم والمآلات النهائية للوجود البشري، ومن هذا المنطلق يمكن قراءتها على النحو التالي:

# ١ - التطلُّع إلى الخلاص الروحي الشامل:

الاهتهام الشامل بفكرة (المخلّص) يعكس توقاً جماعياً نحو نوع من الخلاص الروحي الذي يتجاوز الحدود القومية أو الثقافية أو حتّى الدينية، هذا التوجُّه يشير إلى أنَّ البشرية تشعر بأنَّ هناك فراغاً أو انحرافاً عن المسار الروحي والديني الصحيح، وأنَّ هناك حاجة ماسة إلىٰ قوة خارجية أو شخصية ربانية لتعيد التوازن الروحي للعالم.

رؤية وبصيرة: هذا التوجُّه يدل على اقتراب البشرية لنوع من التحول الروحي العالمي، حيث يبدأ الناس بالبحث عن حقيقة وجودية جديدة أو نظام قيمي بديل، يعيد تعريف معاني الخير والشر، ويطرح منظوراً مختلفاً لغاية الحياة والوجود.

## ٢ - إحياء النبوءات والرموز الدينية الكبرى:

تصاعد الاهتهام بفكرة (المخلِّص الموعود) عبارة عن مؤشر على إحياء النبوءات الدينية التقليدية، فمعظم الأديان الكبرى تتحدَّث عن شخصية المخلِّص في نهاية الزمان، سواء كان (المهدي المنتظر) في الإسلام، أو (عودة المسيح الثانية) في المسيحية، أو (المسيا) في اليهودية، أو (المايتريا) في المندوسية.

رؤية وبصيرة: أنَّ ظهور هذه الفكرة بشكل متزامن على مستوى عالمي، يعطي إشارة إلىٰ أنَّ البشرية تعيش لحظة توحد روحي نادرة، حيث يشعر أتباع كل دين بأننا نقترب من تحقيق بشارات أو رؤى دينية قديمة تتعلق بنهاية الزمان وبداية عصر جديد، من هذا المنطلق فإنَّ هذه الظاهرة قد تكون علامة علىٰ اقتراب أحداث كونية يتوقعها البشر عبر أجيال طويلة.

## ٣ - حاجة البشرية إلى مرشد رباني:

الاهتهام بفكرة المخلِّص يشير إلىٰ أنَّ البشرية أصبحت تعيى بشكل جمعي أنَّها تحتاج إلى (مرشد رباني) يتجاوز الأُطر الدينية التقليدية، وهناك شعور بأنّ الإرشادات الدينية القديمة لم تعد كافية لمواجهة تعقيدات العصر الحديث، وأنَّ البشرية بحاجة إلى (مخلِّص) يمتلك رؤية وبصيرة شاملة لمستقبل البشرية. رؤية وبصيرة: هـذا المخلُّص ليس فقط قائداً روحانياً، بـل هـو أيضاً رمزٌ لوحدة البشرية، ومعلمٌ لحقائق ربانية تتجاوز العقائد والحدود المعروفة، من هذا المنظور فإنّ زيادة الاهتمام مذه الشخصية يحمل معنى عميقاً للتحول الروحي الذي تحتاجه الإنسانية لتجاوز أزماتها.

#### ٤ - مؤشر علىٰ أزمة أخلاقية عالمية:

تصاعد الاهتهام بفكرة المخلِّص يشير إلى إدراك عميق بأنَّ البشرية تعانى من أزمة أخلاقية وروحية، فهناك شعور بأنّ العالم قد انحرف عن القيم الجوهرية للإنسانية، مثل العدالة، والرحمة، والتعاطف، وهذا التوق للمخلِّص بداية المحاولة لاستعادة هذه القيم في عالم يبدو أنَّه أصبح مادياً ومعزولاً من الناحية الروحية.

رؤية وبصيرة: هذا الشعور بالأزمة يؤكد على أنَّ النظام القيمي الذي حكم العالم لقرون عدَّة لم يعد قادراً على الصمود، وأنَّ البشرية تبحث عن إطار أخلاقي وروحي جديد يعيد التوازن للمعايير والقيم المجتمعية.

## ٥ - انعكاس لمفهوم النهاية والبداية في الأديان:

من الناحية الدينية، كل الأديان الكرى تتحدَّث عن (نهاية الزمان) التي تترافق مع قدوم (المخلِّص) أو (المنقذ)، فهذا الاهتمام المتصاعد لفكرة المخلِّص يعكس شعوراً جمعياً بـأنَّ البشريـة وصلـت إلىٰ (المنعطـف الأخـير) وأنَّ هناك بداية جديدة قادمة.



رؤية وبصيرة: إنَّ شيوع فكرة المخلِّص يعتبر انعكاساً لمفهوم (نهاية التاريخ) التي تشير إلىٰ أنَّ البشرية علىٰ وشك الدخول في مرحلة جديدة من التاريخ، حيث سيتحوَّل التركيز من الصراع المادي إلىٰ نوع من السلام الروحي الجديد، إذاً نحن علىٰ أعتاب نقطة تحول كبرىٰ يعاد فيها تشكيل النظام الروحي للعالم بشكل جذري.

#### سرّ الانتظار:

# ما الذي يدفع مليارات البشر للبحث عن المخلِّص حالياً؟

تصاعد الاهتهام بفكرة المخلّص الموعود في الآونة الأخيرة يعكس توجهات عميقة ومتعددة الأبعاد على المستوى الديني، السياسي، الاجتهاعي، والنفسي، ويُظهر في الوقت ذاته تحولات ذات طبيعة استراتيجية يمكن أن تؤثر على المشهد العالمي، ولذا من الضروري معرفة الدوافع الدينية والاستراتيجية لكل طائفة أو جهة لقراءة صورة وإطار هذا الاهتهام الحالي بشكل منطقي وسليم:

- المسلمون: تصاعد الاهتهام بفكرة الإمهام المهدي المنتظر الله عور بفقدان عن انعكاس لحالة الإحباط من الأنظمة السياسية الراهنة، والشعور بفقدان العدالة الاجتهاعية والانحطاط الأخلاقي وانتشار الظلم والجور في كل العالم.

- المسيحيون: يعكس الاهتهام المتزايد أملاً في تدخل إلهي مباشر لإنهاء معاناة البشرية، ويعبر أيضاً عن قلق ديني من تدهور القيم الأخلاقية، مما يجعل فكرة العودة الثانية للمسيح تُفهم علىٰ أنّها إعادة لترتيب القيم والعدالة.

- اليهود: الاهتهام المتزايد بفكرة (المسيّا - المسيح اليهودي) يشير إلى توتر متصاعد داخل المجتمع اليهودي، وإحساس بالخطر علىٰ الهوية اليهودية،

فضلاً عن التوترات السياسية والخطر الوجودي المحيط بمستقبل إسرائيل.

زيادة الاهتمام بفكرة المخلِّص الموعود يعكس إحساساً متنامياً بين أتباع الديانات الكبري والشعوب العالمية بضرورة تغيير الواقع الحالي والبدء في التصحيح في ظل ما تراه البشرية من انحرافات أخلاقية وظلم على الساحة الدولية، وربطها أيضاً بالأزمات العالمية الكبري مثل الحروب والكوارث التي تُعتس نُـذُراً لنهاية الزمان.

# استنتاج من منظور أيديولوجي (العودة إلى الروحانية):

يشهد العالم اليوم نهضة روحية متجدِّدة تتجلَّىٰ في الإيان المتزايد بالمخلِّص الموعود، ففي ظل تسارع وتيرة الحياة المادية والنزعة العلمانية في العالم، يشعر كثير من الناس بفراغ روحي يدفعهم للبحث عن معنى أعمق للحياة، وهنا تأتي فكرة أو عقيدة (المخلِّص) لتلبي هذه الحاجة، حيث يمثـل رمـزاً للأمل والوحدة والخلاص، ويوفر إجابات للأسئلة الوجودية التي تشغل بال الانسان.

إنَّ هـذا التوجـه في وجـدان شعوب العالم يعكس رغبة عميقة في العودة إلى الأصول الروحية والقيم العليا، ويشير إلى تحول البشرية نحو نظام قيمي جديد (مبادئ وأخلاق قائمة على التعاليم السماوية)، يجمع ويوازن بين الحياة المادية (التطور العلمي) والجانب الروحي (التوحيد والعدالة)، مما يوفر للإنسان معنى للحياة (عبادة الخالق وعهارة الأرض)، ويعطيه هدفاً يسعى للإنسان لتحقيقه، ويمنحه أملاً في مستقبل أفضل.

#### خلاصة استراتيجية:

باختصار: الاهتمام المتزايد بفكرة المخلِّص الموعود ليس مجرد إيمان ديني، بل يشير إلى تحولات عميقة على المستوى الاستراتيجي العالمي، وهو انعكاس لأزمة عميقة في النظام العالمي، ومؤشر علىٰ قلق ومخاوف حقيقية



من منظور استراتيجي، هذا يعني أنَّ السنوات القادمة قد تشهد تحولات جذرية على كافة المستويات، وأنَّ البشرية ستدخل مرحلة إعادة صياغة لهويتها ومستقبلها، والبحث بجدية عن (المنقذ المنتظر) بشكل لم يسبق له مثيل على مرِّ التاريخ الإنساني.

#### جسر الحضارات:

# فوائد تعزيز الإيمان بالمخلِّص في وجدان الشعوب:

تعتبر عقيدة المخلّص الموعود من أقدم وأكثر العقائد الدينية تأثيراً على البشرية، حيث تتجذّر في معتقدات معظم الأديان والثقافات، وتحمل في طياتها الكثير من التعمق الديني والفلسفي، وهي تتحدث عن شخصية مقدسة (الإمام المهدي ) ستظهر في آخر الزمان لتحقيق العدالة والسلام، وحتا زيادة الاهتام بهذه العقيدة في العالم ستؤدي إلى مجموعة من الآثار المتشعبة التي تؤثر على الأفراد والمجتمعات على حد سواء، وإنَّ تعزيز هذه الفكرة أو العقيدة في وجدان شعوب العالم يحمل العديد من الفوائد للبشرية، منها:

1 - تعزيز الأمل والتفاؤل: بسبب الرؤية الإنسانية العالمية التي تقدمها عقيدة المخلّص، فتزرع الأمل في النفوس والتفاؤل في المستقبل، ففي أوقات الأزمات والصراعات العالمية تلعب دوراً مها في وجدان الشعوب، والرؤية لتحقيق عالم أفضل، مما يوجه الناس نحو بناء مجتمعات أكثر سلاماً وتعاوناً وعدالة.

٢ - تحقيق العدالة للجميع: لإيهانها العميق بالعدالة، والذي هو بمثابة البذرة التي تزرع في قلوب المجتمعات، وتنمو لتشكل مجتمعاً مزدهراً، فالعدالة

1 \* \*



هي القاعدة التي يبني عليها المجتمع القوي المتراسك، وهي التي تضمن استقراره وازدهاره، علماً أنَّ تحقيقه هو تحدٍ كبير، ولكنه ليس مستحيلاً.

٣ - الحرية والاستقلال: بسبب الرؤية التي تقدمها بأنَّ الإنسانية كيان واحد ومتساو، مما يخلق شعوراً قوياً بضرورة تحرر الإنسان من كل أشكال الاستبداد والاستعباد والاستغلال، وأنَّ استقلال الأوطان حق مشروع لجميع البشر، مما يشكل حافزاً قوياً للشعوب للتحرر من براثن الظلم والاستعمار والسعى نحو حياة أفضل.

٤ - تعزير الاستقرار النفسى: توفر ملاذاً نفسياً للأفراد في الأوقات الصعبة، مما يساعد في تقليل القلق والتوتر وتخفيف الضغوط النفسية، وتشعر المجتمعات بالأمان والطمأنينة نتيجة لإيهانها بالحصول على ضهانات وتوفر شعوراً بالأمان بمعيشة أفضل في المستقبل، خاصة في مواجهة المخاطر والمجهول.

 التطلّع إلى المستقبل: تحمل العقيدة في طياتها رؤية مستقبلية للمجتمع البشري، وذلك بإيحاء ورسم صورة عن عالم مثالي خالٍ من الظلم والمعاناة حيث يحكم العدل والمساواة، والوعد بمستقبل أفضل، مما يبعث الأمل في نفوس الناس، ويلهم الشعوب الطموح والتفاؤل.

٦ - تعزيز القيم الروحية والأخلاقية: غالباً ما ترتبط فكرة المخلِّص بالتقوي والأخلاق الفاضلة، وتوفر رؤية لمجتمع مثالي رمزاً للفضيلة والقيم الإنسانية الحميدة، وأنَّ الإيان بقدومه يدفع المؤمنين إلى السعى لتحسين أنفسهم وسلوكهم، والعمل من أجل بناء المجتمع الفاضل.

٧ - تعزيز الوحدة والتضامن الإنساني: تخلق جسراً يجمع بين الناس من مختلف الأديان والثقافات والأعراق، وترسخ القيم الإنسانية المشتركة مثل الحب والسلام، مما يخلق شعوراً بالهوية المشتركة والانتهاء إلى جماعة



واحدة كبيرة، هذا الشعور يكون حافزاً للتعاون والتضامن، وتجاوز الخلافات والانقسامات.

فتحفز المجتمعات على الاهتهام بمعاناة الآخرين، مما يجعلهم أكثر اهتهاماً بالقضايا الإنسانية الكبرى مثل حقوق الإنسان والفقر والمرض والعدالة، والعمل من أجل تحقيق مستقبل أفضل للجميع.

9 - توحيد الجهود في مواجهة التحديات: توفر إطاراً مشتركاً يمكن للناس من مختلف الخلفيات الثقافية والدينية الالتقاء حوله، وتكون دافعاً قوياً للعمل من أجل مستقبل أفضل للأجيال القادمة، مما يعزِّز التعاون في مواجهة التحديات العالمية، ويزيد من الاستعداد لبذل الجهد والتضحية بشكل أكثر فعالية.

• ١٠ - تحقيق السلام الداخلي والخارجي: تبشّر بعالم يسود فيه المحبة والسلام بين جميع الناس، ويسهم الإيان بالمخلص على خلق بيئة إيجابية بين الأفراد والشعوب، مما يقلل من النزاعات ويعزز من الاستقرار، وتحقيق السلام العالمي، وحماية البشرية من مخاطر الكوارث والحروب.

11 - التحفيز على التغيير وتحمل المسؤولية: إيهان الناس بوجود مستقبل أفضل يحفزهم على العمل من أجل تحقيقه، ويجعل الناس يشعرون بالمسؤولية وأنَّ عليهم دوراً من أجل تحسين الظروف وتحقيق هذا المستقبل الأفضل، ففكرة المخلِّص الموعود تشكل دافعاً قوياً نحو التغيير الإيجابي.

17 - تعزير المساواة والكرامة الإنسانية: ترتبط بقيم سامية كالعدل والمساواة والرحمة، مما يحفز الناس على تطبيقها في حياتهم، والعمل على تغيير سلوكياتهم بها يناسب هذه القيم، إضافة إلى تكريس حقوق الإنسان واحترام كرامته باعتباره خليفة الله في الأرض، والتأكيد على أنَّ الناس سواسية كأسنان المشط.

1.4

إنَّ عقيدة المخلِّص الموعود أو الأطروحة في صيغتها النهائية (المهدوية) إحدى الأمنيات الكبرى في مسيرة التاريخ البشري، وهي تعكس تطلعات إنسانية عميقة بمستقبل سعيد ونهاية تاريخ مشرق، ومن هذا المنطلق فهي تمتلك المقومات الضرورية للثورة العالمية، وتصحيح جميع جوانب الحياة الإنسانية نحو الأمثل والأكمل، فتحمل في طياتها بُعداً استراتيجياً، ورؤية واضحة للتغيير الشامل، ونظرة مستقبلية لتطور المجتمع البشري، وبناء الدولة الفاضلة لكل البشرية.

# سبل تعزيز عقيدة (المخلص الموعود) لدى الرأي العام العالمي:

إِنَّ تعزيز عقيدة دينية محدَّدة، كعقيدة المخلِّص الموعود (المهدوية المنتظرة) علىٰ مستوىً عالمي، هو موضوع حساس ومعقد، ويتطلب دراسة متأنية احتراماً للأديان الأخرى والحضارات المختلفة، ولابد من اتّباع استراتيجيات مدروسة بطريقة فعالة ومقنعة واحترام الآخر، وتجنب أي شكل من أشكال التطرف أو الكراهية، وهنا نذكر بعض السبل التي يمكن اتِّباعها لتعزيز ونشر وتعريف هذه العقيدة للآخرين:

١ - الانفتاح على الآخر: علينا استكشاف عمق تنوع الثقافات والشعوب والحضارات الأخرى، وفهم تاريخها وتطورها الفكري والعلمي في سياق فكرة (المخلُّص)، ومتابعة آخر المستجدات التي وصلت إليها الفكرة أو العقيدة في منظومتهم الفكرية في العصر الحالي.

٢ - تطوير لغة مشتركة: لتحقيق حوار بنّاء بين الثقافات، يجب علينا دراسة مفهوم المخلِّص في مختلف الحضارات، وتحديد الجوانب المشتركة والاختلافات بينها، هذا التأسيس المعرفي سيساعدنا علىٰ بناء لغة مشتركة، وذلك بتأطير عقيدة المخلِّص بلمسات من القواسم المشتركة من منظومتهم الفكريـة.



٣ - رسالة تحمل مضموناً واضحاً: لتحقيق التواصل الفعّال مع الآخر، يجب علينا تجديد الخطاب المتعلق بالمخلص الموعود وتقديمه بصورة عصرية تتجاوز المفاهيم التقليدية، يجب أن نركِّز على القيم المشتركة مثل العدالة والمساواة، ونقدم رؤية شاملة لمفهوم المخلِّص تتناسب مع مجتمع أغلبه علماني النزعـة.

٤ - التركيز علىٰ الرؤية الحضارية: لتحقيق حوار حضاري بنّاء، علينا تقديم مفهوم المخلِّص الموعود برؤية حضارية منفتحة، تركز على القيم الإنسانية المشتركة مثل العدل والمساواة، هذه الرؤية يمكن أن تشكِّل أساساً لشراكة حضارية جديدة تساهم في بناء عالم أفضل للجميع.

 تقديم نموذج تاريخي: إنَّ الشعوب الأخرى تريد أن تعرف النموذج الذي يوضِّح لهم شخصية المخلِّص الموعود، والمثال الذي نحن بصدد طرحه هو الإمام على بن أبي طالب الياني : كنموذج إنساني عالمي يجمع بين الحكمة والشجاعة والعدل، هذا القائد العظيم يقدم لنا صورة واضحة عن الحاكم العادل والقائد الرشيد.

إنَّ تعزيـز عقيـدة المخلِّص الموعـود لـدي الـرأي العـام العالمي يتطلـب حكمةً بالغة وتعاوناً مثمراً، فنحن بحاجة إلى أن نعمل علىٰ بناء جسور تفاهم مع الآخرين، وأن نقلًم رؤيتنا بطريقة حضارية تحترم معتقدات الجميع، ويكون هدفنا الأساسي هو نشر السلام والمحبة، وليس فرض عقيدة معينة، بالتأكيد إنَّ بناء منظومة فكرية حضارية حول المخلِّص الموعود، تجمعنا بروابط عقائدية مشتركة، هي القوة الدافعة التي ستنشر نور هذه العقيدة الربانية (المهدوية) في أرجاء المعمورة، والتي تمثل الأمنية الكبرى للإنسانية طوال التاريخ.

1.5



# أبرز التحديات التي تواجه عقيدة المخلِّص في العالم المعاصر:

تواجمه عقيدة المخلِّص الموعود في عالمنا المعاصر العديد من التحديات في ترسيخها أو نشر ها في المجتمعات الدولية المعاصرة، هذه التحديات تتباين في طبيعتها وشدتها باختلاف الثقافات والديانات والظروف المصاحبة، إليك بعض أهم هذه التحديات:

## ١ - التنوع الثقافي والفكرى:

- تتباين تفسيرات عقيدة المخلِّص بشكل كبير بين الأديان والثقافات، مما يعقد جهود تعزيزها في مجتمعات متنوعة، فاختلاف الرؤي حول هوية المخلِّص يجعل من الصعب بناء فهم مشترك وتجاوز الحواجز الفكرية.

- تتعارض التيارات العلمانية مع العقائد الدينية عموماً، وتشكك في صحة أي معتقدات لا تستند إلى الأدلة المادية، ومنها فكرة وعقيدة المخلِّص الموعـود.

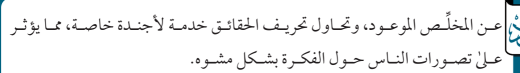
#### ٢ - التحديات السياسية:

- تؤدى الصراعات والاضطرابات السياسية إلىٰ تشتيت الجهود وتقويض فرص نشر العقائد الدينية، وخاصة التي لها طابع غيبي كفكرة المخلّص الموعيود.

- يستغل بعض السياسيين أو الجماعات المتطرفة فكرة المخلِّص أو النبوءات، لخدمة أجنداتهم السياسية وتحقيق مآرب خاصة، من خلال ادعاء أنهم يمثلونه أو أنَّهم يعملون على تمهيد الطريق لِقدومه.

#### ٣ - المؤسسات الإعلامية:

- تقوم المؤسسات الإعلامية المسيسة أو المؤدلجة بنشر معلومات مضللة



- تساهم وسائل التواصل الاجتهاعي في انتشار معلومات متضاربة تتعارض مع العقائد الصحيحة حول المخلّص، مما يجعل من الصعب على الأفراد تمييز الصحيح من الخطأ وتشكيل قناعات راسخة.

#### ٤ - التحديات القومية:

- في ظل الصراعات والانقسامات العالمية، يزداد التركيز والتشديد على الهويات القومية والعرقية، مما يجعل من الصعب توحيد الناس حول فكرة عالمية مثل المخلِّص الموعود.

- بعضٌ يربط فكرة المخلِّص الموعود بالعنف والتطرف، وذلك لاستغلال الجهاعات المتطرفة لهذه الفكرة لترويج أجنداتها، مما أدّى إلى خوف والسع النطاق لتزايد أعهال العنف والتطرف المرتبطة بها.

#### ٥ - التطورات الاجتماعية:

- أدَّت العولمة إلىٰ تزايد الاختلاط بين الثقافات، مما يجعل من الصعب الحفاظ علىٰ خصوصية العقائد الدينية أو نشر فكرة موحدة حول المخلِّص الموعود.

- تُشكِّل العادات والتقاليد الراسخة في بعض المجتمعات عائقاً كبيراً أمام قبول فكرة المخلص، حيث تتعارض أحياناً مع المعتقدات المتوارثة عبر الأجيال، مما يجعل من الصعب تغيير هذه الأفكار المتجذرة لدى الكثيرين.

#### ٦ - التحديات الشخصية:

- تسيطر الشهوات والماديات على اهتمامات الكثيريين في عصرنا، مما

1.7



يدفعهم إلىٰ إهمال الجانب الروحي والتوجه نحو الأمور الملموسة والواقعية، والواقعية، والواقعية، والواقعية، والمؤلج

- تدفع الصعوبات الاقتصادية بالكثيرين إلى التركيز على تأمين متطلباتهم الحياتية الأساسية، مما يقلل من اهتهامهم بالشؤون الدينية والروحية، إذ تسيطر عليهم هموم المعيشة اليومية.

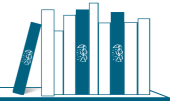
هكذا يتبيَّن أنَّ فكرة المخلِّص الموعود في العالم المعاصر تواجه تحديات كبيرة ومتشابكة، وتتعلق معظمها بالظروف البيئية وزمانها، ومع ذلك تستمر هذه الفكرة في التأثير علىٰ حياة الملايين من الناس حول العالم، وتظل موضوعاً مهاً مثيراً للجدل والنقاش.





# القيم الأخلاقية في الدولة المهدوية تأسيسات ومبادئ





#### ىقدمة:

تتحكَّم بالبشر علاقات متكثَّرة، تكوِّن فيها بينها شبكات تواصل اجتهاعية ذات فروع غير متناهية، ولأنَّ الواقع يشهد بقلَّة الفرص إزاء الرغبات المتزايدة، كان لابد من قانون يحكم هذا الواقع، فيعمل على تقليل التصادمات الحاصلة من التنافس على الفرص، على أنَّ تقنين - ومن ثَمَّ تقليل - التصادم تماماً هدف يسعى إليه المشرِّعون عموماً.

وفي سبيل ذلك، عمد المشرِّعون إلى طرح التقنينات الدستورية التي يلزم على الأتباع تنفيذها، وجعلوا من وظائف القوة الساندة لهم حامياً لتنفيذ تلك التقنينات، وفرضوا عقوبات متنوعة علىٰ من يخالف الدستور.

ولم يكن الدين ليتَّخذ طريقة أخرى في سبيل ذلك، سوى أنَّ له طرقاً وآليات تختلف في بعض مفرداتها مع قانون البشر الوضعي، وكان من أهم تلك الآليات هو تحفيز الدافع الذاتي للتعاون مع الآخر، وإحياء (الضمير) أو ما يُطلق عليه في النصوص الدينية: النفس اللوامة، وغيرها...

الأخلاق، تلك القيم المعرفية التي يُطلب ترجمتها إلى سلوك على أرض الواقع، كانت من الآليات التي لابد منها في قانون السماء، فالدين لم يفترض



دستوراً خالياً من الأخلاق، إنها هو دستور مؤطر بالأخلاق في كل مفاصله، ومن ثم، كان للمتدين بالدين السماوي سلوكيات تختلف جذرياً عن سلوكيات

فالأخلاق محور جوهري في بناء المجتمعات الإنسانية، إذ تعكس القيم والمبادئ التي تحكم العلاقات بين الأفراد وتوجه سلوكياتهم نحو الخير

ولأنَّ الأخلاق ليست نظريات مجرَّدة فقط، بل يجب أن تتجسَّد في سلوك عملى، فقد حرصت الرسالات الساوية على تعزيزها، لا سيّما في الإسلام الذي جعلها جزءاً لا يتجزأ من منظومته التشريعية.

وفي هذا السياق، يُسلُّط هذا البحث الضوء علىٰ التطبيق الأخلاقي في الدولة المهدوية، التي ستكون النموذج الأسمىٰ لتحقيق العدل والقيم الإنسانية الرفيعة.

يهدف البحث إلى استكشاف المبادئ والأسس التي ستُبني عليها هذه الدولة، والتبي ستضمن تحقيق السلوك الأخلاقيي في مختلف مجالات الحياة.

كما يتناول نماذج من التطبيقات العملية لهذه القيم، من تقديم الواجب على المستحب، إلى إرساء العدل الشامل والتكافل الاجتماعي، وحتَّىٰ آداب الحرب والسلوك السياسي، كل ذلك في إطار رؤية تنبثق من الفطرة الإنسانية والتعاليم الدينية التي تؤكد على ضرورة تحقيق التوازن بين الحقوق والواجبات، بما يُفضى إلى مجتمع مثالي تسوده الرحمة والإنصاف.

ولبيان ذلك، سيتم تسليط الضوء على أهم التأسيسات التي كانت وراء عـد الأخلاق خطاً مهماً من خطوط الدستور الإلهي، ثم بيان المبادئ التي تؤسس للتطبيق الأخلاقي، والـذي يستلزم القضاء عـلىٰ الموانع التي تمنع من ذلك التطبيق.

11.



وفي البحث مطالب ثلاثة:

#### المطلب الأول: تأسيسات:

في هذا المطلب، يُسلَّط الضوء على أهم الأسس والركائز التي كانت وراء ضرورة الأخلاق، وهي تشتمل على أُسس متعدِّدة، إجمالها الآتي:

## الأساس الأول: واقعية الأخلاق في الدين الإسلامي:

هناك خلاف بين الفلاسفة الدينيين وغيرهم حول حقيقة الأخلاق، ولا يهمنا التعرُّض إلى تفصيل المذاهب في ذلك، ولكن إجمالاً نشير إلى الآتي:

أولاً: هناك من عدّ الأخلاق أسلوباً للحياة بطريقة (الغاية تبرّر الوسيلة)، وعلى حد مذهب بعض الشيوعية الذي جعل مدار الأخلاق كونها مما يرجع بالخير على الثورة الشيوعية ويعجّل بها، ولو كان كذباً أو غيره - مما نحكم عليه بالأخلاق البذيئة -، فجعل ملاك الأخلاق نفعيتها لخصوص الثورة.

وهذا يعني: أنَّه لا واقعية للأخلاق، إنَّما هي أساليب لتحصيل المنفعة بأي طريقة كانت، فلا ثوابت تحكمها، ولا قانون يؤطرها، ولا مرجعيات ثابتة تنظّمها.

وهذا طبعاً مبني على فلسفة مسبقة، ورؤية كونية تفترض أنَّ الوجود منحصر بهذه الحياة، ومن شم فالإنسان الناجح هو من يتمكَّن من الاستفادة منها إلىٰ أقصىٰ حد.

ثانياً: هناك من عدَّ الأخلاق هي ما كانت من أجل نفع الآخرين، وهم الذين قالوا بأصالة المجتمع، لا الفرد، فكل ما يعود على المجتمع بالخير والنفع فهو أمر أخلاقي، سواء أعاد على الفرد بالنفع أم بالضرر، فلا قيمة للفرد في ذلك، وربَّما هي وجهٌ من وجوه الشيوعية التي لم تضع للفرد قيمة.



Į.

وهـذا يعني: أنَّ مثل القيم الأخلاقية الأُسرية مهمَّة لأنَّها ترجع إلى المجتمع بالخير والنفع، ولا مانع حينها من نفع الفرد بها، وفي الوقت ذاته، فإنَّ تسلّط دولة على دولة أخرى، وسلب خيراتها، بحجة العمل على نفع الصالح العام، هو أمر حسن أيضاً، وإن أدّى إلى إهـلاك الأفراد!

وقد يُبرّر هذا بأنَّ المصلحة النوعية والعامة أهم من الشخصية، وهذا الشعار صحيح في حد نفسه، إلَّا أنَّ تحويره بشكل يؤدي إلى إلغاء قيمة الفرد، ومن شم لا مانع من القضاء على أُمَّة من أجل أُمَّة أخرى، ولا مانع من سلب مال أحدهم من أجل أن ينتفع منه الجميع، هذا هو الذي لا يقبله عقل، ولا دليل على حسنه، بل الدليل على قبحه وجداني.

فليس الإشكال في ضرورة رعاية المصلحة العامة، إنّا المشكلة في تهميش الفرد وإلغاء حقوقه الأمر الذي قديؤدي حتّالي إلى سلب ممتلكاته الشخصية! ثالثاً: في الإسلام، لا ريب في ضرورة الأخلاق، وقدعُد حسن الخُلُق من أهم المبادئ التي يلزم اتّصاف المؤمن بها، وفي الوقت الذي تراعي فيه الأخلاق الإسلامية المصلحة العامة - فتمنع من الإضرار بالمشتركات، كالطريق العام، والأنهر، وما شابه - هي تراعي وتحافظ على حقوق الفرد، فلا يصح التصرف بهال الآخرين إلّا برضاهم، ولا يحل مال امرئ إلّا بطيب نفسه، ولسنا في مقام تحقيق ذلك، إنّا نذكّر بهذا الواقع الذي يشهده المسلمون منذ برغ نور رسالة النبي الأكرم عين الأكرم عين المناهم ا

وقد أشرنا ونؤكد على أنَّ البحث هو وفق نظرية الدين الإسلامي عموماً، ومذهب أهل البيت الم

الأساس الثاني: إطلاق الأخلاق وعدم نسبيتها:

هناك بحث حول فلسفة الأخلاق وحقيقتها، خلاصته: هل الأخلاق



ذات قيم مطلقة، بمعنى أنَّ الفعل لو كان حسناً، فهو حسن في كل آن وكل مکان، ومن کل فرد صدر؟

أو أنَّها ذات قيم نسبية، تتغيَّر بتغيُّر أطرافها، فقد تكون حسنة في حال، قبيحة في حال أخرى؟

فمن ذهب إلى نسبية عالم الوجود كله، شملت النسبية عنده عالم الأخلاق، وهكذا من ذهب إلى أصالة المجتمع - كما تقدُّم - فإنَّ الأخلاق عنده ما كانت تصبّ في مصلحة المجتمع، ومن ثم فهي تتغير بتغير المجتمعات أو التقاليد والأعراف الحاكمة فيها.

أمَّا الإسلام، فإنَّه يرى إطلاق الأخلاق - على تفصيل في الأفعال يأتي في التأسيس الثالث -، وقد عبّر القرآن الكريم عن الخير بالطيب، وعن الشر بالخبيث، ولم يستثن طيباً أو خبيثاً من حكمه، فكل طيب خير، وكل خبيث شر، غايته أن تحديد الطيب من الخبيث هو ما قد يوقع الآخر في الاشتباه والخطأ في الحكم، وحتَّىٰ لا يتشتت البحث، ننتقل إلى التأسيس الثالث.

الأساس الثالث: أقسام الأفعال من حيث الحسن والقبح:

ذكر علماء الكلام - والأصول أيضاً في بعض بحوث المستقلات العقلية - أن الأفعال - من حيث الحسن والقبح - تنقسم إلى ثلاثة أقسام رئيسة:

الأول: ما يكون الفعل بنفسه علَّة تامَّة للحسن والقبح، وهذا ما يسمَّىٰ بالحسن والقبح الذاتيين، مثل العدل والظلم، فالعدل بها هو عدل، لا يكون إلّا حسناً أبداً، ومتى ما وجد لابد أن يُمدح فاعله ويعد محسناً، وكذلك الظلم بما هو ظلم لا يكون إلّا قبيحاً، ومتى ما وجد ففاعله مذموم ومسيء، ويستحيل أن يكون العدل قبيحاً أو الظلم حسناً.

وحتَّىٰ الظلمة، عندما يهارسون الظلم، فإنهم يُحاولون أن يخدعوا الناس ويصوروا أفعالهم علىٰ أنَّها أفعال عادلة وأنَّ أعداءهم هم المخطئون والظلمة،

وهذا يكشف عن أن مسألة حسن العدل وقبح الظلم لا خلاف فيها أبداً.

وهذا القسم مطلق بالمطلق، فبالا استثناء فيه، وبه تصدق مقولة الإطلاق الأخلاقية التي بنلي عليها المسلمون.

الثاني: ما لا يكون الفعل علة تامة لأحدهما، بل يكون مقتضياً للاتصاف بأحدهما، بحيث لو خُلى الفعل ونفسه، فإمَّا أن يكون حسناً، كتعظيم الصديق بـما هــو هــو، أو يكــون قبيحــاً كتحقـيره. ولكنـه لا يمتنـع أن يكــون التعظيــم مذمومـاً لعروض عنوان عليه، كما إذا كان سبباً لظلم ثالث، أو يكون التحقير ممدوحاً لعروض عنوان عليه، كما إذا صار سبباً لنجاته. ولا ينحصر المثال بهما، بل الصدق والكذب أيضاً من هذا القبيل. فالصدق الذي فيه ضرر على المجتمع قبيح، كما أنَّ الكذب الذي فيه نجاة الإنسان البريء حسن. وهذا بخلاف العدل والظلم فلا يجوز أن يتَّسم العدل - بما هو عدل - بالقبح، ولا الظلم -بها هو ظلم - بالحسن.

وهذا القسم أيضاً مطلق، لكن لا باعتبار ذات الفعل، وإنها باعتبار الأثـر المترتّـب عليـه، فـما كان أثـره حسـناً فهـو حسـن وخـير بالمطلـق، وإلَّا فهـو شر وخبيث بالمطلق.

ولكن يبقى السؤال: ما الملاك والأساس في إطلاق حسنه وقبحه؟

والجواب: إنَّ الآثار المترتبة على تلك الأفعال، لابد أن ترجع - ولو بوسائط متعلِّدة - إلى العدل أو الظلم، ومن ثم يكون ارتباطها بالمطلق هو السبب في كونها مطلقة من هذه الناحية.

الثالث: ما لا علَّية له ولا اقتضاء فيه في نفسه للاتصاف بأحدهما، وإنما يتبع الجهات الطارئة والعناوين المنطبقة عليه، وهذا كالضرب فإنَّه حسن المتأديب، وقبيح للإيـذاء.

ويجري في هذا القسم ما يجري في القسم الثاني.



والحاصل: أنَّ الأخلاق مطلقة في الإسلام، وهذا يعني أنَّها ذات أُسس ثابتة لا تتغير بتغير الأفراد والحالات والأزمان.

## الأساس الرابع: التوازن السلوكي:

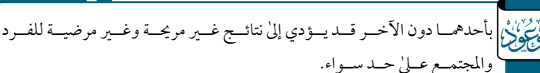
المقصود من التوازن السلوكي - الذي قد يُطلق عليه في بعض التعبيرات: الذكاء العاطفي -: هي القدرة على التوازن بين مقتضيات العقل ومقتضيات العاطفة، الأمر الذي يستلزم الوعي بالآخر وفهمه جيداً، كا يستلزم التحكم بالانفعالات الشخصية وتحكيم الثوابت فيها.

انظر إلى القصاص في الإسلام من حيث كونك ابناً للقاتل مثلاً، لا ريب أن قتل أبيك سيكون مؤلماً لك وإن كان قاتلاً، إلا أنّك لو نظرت إلى هذه الحالة بها هي ذات مردود اجتماعي عام، حيث تمنع من التعدّي على الآخرين بغير حق، وبها هي مانعة من تفاقم المشكلة وقتل مزيد من الناس، وهكذا لو نظرت إليها بها هي ذات مردود فردي على أولاد المقتول الذين فقدوا أباهم من دون حق، حينها سيحكم عقلك بضرورة تنفيذ القصاص، رغم أن عاطفتك تمنعك من ذلك.

وفي الوقت ذاته، قد يدفعك عقلك إلى عدم مساعدة الفقير من غير الرحم مشلاً، فإنّه لا يستحق عليك شيئاً، ولا أنت ملزم بذلك، وأنت قد تعبت بجمع مالك، فها الداعي لمساعدته!

لكنك لو تعاملت مع الفقير بشيء من العاطفة، لوجدت أنَّ إعطاءه شيئاً من مالك لا يجلب الفقر إليك، بل سيرجع عليك برضا نفسي وارتياح ذاتى لا يشعر به من يمتنع عن الإعطاء، وحينها ستباشر للعطاء.

الدين تعامل مع المبادئ الأخلاقية على هذا الأساس، فجعل العقل والعاطفة متعاونين في تحديد الموقف الأخلاقي تجاه قضية معيَّنة، والانفراد



الأساس الخامس: ارتباط المبادئ الأخلاقية بأصول الدين وفروعه:

في الدين أصول وفروع، والأخلاق هي سلوك مترتب على تلك الأصول، الأصول والفرع، بمعنى أنَّ ملاك التأسيس للأخلاق في الإسلام هي الأصول، بالإضافة إلى تضمين الشريعة الإسلامية (التكاليف الشرعية) الكثير من المفردات الأخلاقية، ومن ثم تجد ارتباطاً وثيقاً بين هذه الثلاثية في الإسلام: الأصول، والفروع، والأخلاق.

فمن يؤمن بالله تعالى، تنتظم عنده منظومته الأخلاقية على أساس: الإخلاص لله تعالى، ورجاء الثواب منه لا من الناس، والصبر على الآلام التي قد تترتَّب على بعض الأخلاق.

ومن يلتزم بشريعة الإسلام، سيكون مضطراً للالتزام بالعديد من المفردات الأخلاقية الملزمة، من قبيل الإنفاق على واجبي النفقة، ودفع الزكاة والخمس - مما يدخل ضمن مفهوم التكافل الاجتماعي -، وغض الطرف عن أعراض الناس - مما يدخل تحت مفهوم احترام خصوصيات الآخرين -، ويبتعد عن ذكر الآخرين بسوء بغيبة أو نميمة أو بهتان - مما يدخل تحت مفهوم احتراك سمعة الآخرين وعدم جواز الإضرار بها - وغيرها من التطبيقات.

ومن هنا، تجد سلوك المتدين الحقيقي مختلفاً كثيراً عن سلوك المنحرف، فضلاً عن الملحد.

المطلب الثاني: مبادئ التطبيق الأخلاقي في دولة الإمام المهدي عليه:

تنطلق المشاريع عموماً من مبادئ تكون هي المرجع إليها في كل مفاصل



وجودها، وتكون هي المنبع لنموها، وإصلاح الشؤون التي يحصل فيها خلل معين في أثناء مسيرة المشروع، وتكون تلك المبادئ هي الجذوة التي توقد في نفوس الأتباع الحاس من أجل العمل على تنمية المشروع وإيناعه.

الدولة المهدوية مشروع إله عظيم، وفي سبيل هداية الناس إلى الخير المطلق فيها، وإيصالهم إلى الهدف الأسمى من وجودهم على الأرض، ستعتمد تلك الدولة مبادئ مهمة، إجمالها الآتي:

## المبدأ الأول: الرجوع إلى الفطرة:

المقصود من الفطرة: النظام الذي جعله الله تبارك وتعالى في الإنسان، والذي هو أشبه به يأ يُطلق عليه (ضبط المصنع) في الأجهزة الحديثة، حيث يرجع الإنسان إلى ما أوجده الله تعالى فيه من الخلقة الأولى، وتلك الخلقة الأولى هي خلقة الخير كما تؤكده النصوص العديدة.

إنَّ النصوص التي ذكرت فطرة الله تعالىٰ للإنسان، فسّرتها بأنَّ الله تعالىٰ أوجد في الناس ما يهديهم إلىٰ التوحيد ومعرفة الله تعالىٰ، حيث توفّر الإنسان علىٰ أدوات معرفية ذاتية توصله إلىٰ معرفة الله تعالىٰ، وهو ما تعهّد علم الكلام بتصويره، وقد تقدَّم أنَّ التوحيد أساس من أساسات الالتزام الأخلاقي.

عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليه عن قول الله على: ﴿ فِطْرَتَ اللهِ اللهِ عَلَى معرفة أنَّه ربِّم اللَّهِ فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْها ﴾ [الروم: ٣٠]؟ - قال: «فطرهم على معرفة أنَّه ربّهم ولا ذلك لم يعلموا إذا سئلوا من ربهم ولا من رازقهم »(١).

وفي نصوص أخرى أنَّ تلك الفطرة هي الإيهان بالإسلام وبأئمة اهل البيت الإيلى فكل من بحث - بهاعدَّه من أدوات ذاتية كالعقل - فإنَّه يصل إلى حقّانية الدين الإسلامي من جهة، ومذهب أهل البيت الإيلى من جهة أخرى، وهو ما تكفله علم الكلام أيضاً.

١. المحاسن للبرقي: ج١، ص٢٤١.



روي عن عبد الرحمن بن كثير عن أبي عبد الله الله الله في قوله على: ﴿ فِطْرَتَ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ فَي قوله عَلَيْها ﴾؟ قال: «على التوحيد ومحمد رسول الله عَلَيْها وعلى أمير المؤمنين عليه الله عَلَيْها ) وعلى أمير المؤمنين عليه (١٠).

وهو ما سيكون أحد أهم المبادئ التي سيعمل الإمام المهدي على تثبيتها وإحيائها في دولته المباركة، فإذا ما رجع الناس إلى فطرتهم الخيرة، سهل عليهم تطبيق المفردات الأخلاقية، حيث تقدّم الارتباط الوثيق بين أصول الدين وبين التطبيقات الأخلاقية.

فإذا ما رجع الناس إلى فطرتهم تلك، إلى التوحيد، والاعتقاد بالإسلام، والإيان بولاية أهل البيت الميلام، فمن الطبيعي أنَّ اللازم عليهم حينها هو تطبيق التعليمات الإيانية، والتي خصصت الكثير من تراثها للأخلاق الشاملة لجميع مفردات الحياة.

وقد عبَّرت النصوص عن تثبيت الإمام المهدي الله المبدأ بتعبيرات متنوعة:

منها: إرجاع الناس إلى أمرهم الأول، كما روي عن النبي عَلَيْ قال: «تأوي النبي عَلَيْ قال: «تأوي الله أُمّته كما تأوي النحلة إلى يعسوبها، يملأ الأرضَ عدلاً كما مُلئت جوراً، حتَّىٰ يكونَ الناسُ علىٰ مثل أمرهم الأولِ، لا يوقظ نائماً، ولا يهريق دماً»(٢).

ومنها: تآلف القلوب تماماً بحيث تنتهي الضغائن، كما روي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب المنيلا، قال: قلتُ: يا رسولَ الله، أمِنا - آلَ محمدٍ - المهدي، أو من غيرنا؟ فقال رسولُ الله عَيْلاً: «بل مِنّا، يختمُ اللهُ به الدين، كما فتحه بنا، وبنا يُنقذون من الفتن، كما أُنقذوا من الشرك، وبنا يؤلّفُ اللهُ بين قلوبهم بعد عداوة الفتنة إخواناً، كما ألّف بين قلوبهم بعد عداوة الشرك، وبنا

١. بصائر الدرجات: ص٩٨.

٢. الفتن للمروزي: ص٢٢٢.



# يُصبحون بعد عداوةِ الفتنة إخواناً، كما أصبحوا بعدَ عداوةِ الشركِ إخواناً في

وحتَّىٰ يتم تفعيل هذا المبدأ بصورة مثالية، البدمن تخليصه من المشوشات والموانع التي تقف في طريقه، وهو مبدأ آخر سيأتي التحدث عنه إن شاء الله تعالى.

## المبدأ الثاني: وضوح الرؤية الكونية:

إنَّ أحد أهم موانع الالتزام بالدين عموماً، وبالأخلاق خصوصاً، هو عـدم وضوح الرؤيـة الكونيـة للفـرد، ويُعنـي مـن الرؤيـة الكونيـة: نظـرة الفـرد لخالق هذا الكون، وللدين، وهل إن الله تعالىٰ ما زال يتدخل في أمور الكون تكويناً وتشريعاً أو إنه فوّض تلك الأمور إلى الناس، فالدين بشري، والقانون وضعي، والأحداث الكونية نتيجة حركة الأشياء الديناميكية، فبلا نبوات ولا رسل ولا كتب منزلة ولا معجزة ولا تدخل إلهي.

إنَّ الرؤيـة الكونيـة - بهـذا المعنـيٰ - لهـا أثـر مبـاشر عـلي سـلوك الفـرد، فـإنَّ سلوك من يعتقد بالخالق، وبالنبوات، وباليوم الآخر الذي سيجازي فيه الله تعالىٰ الناس، يختلف جذرياً عن سلوك الذي يقول: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا حَياتُنَا الدُّنْيا نَمُوتُ وَنَحْيا وَما نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ (المؤمنون: ٣٧).

في هذا المبدأ، ذكرت النصوص أنَّ الإمام المهدي على سيدعم الرؤية الكونية الإسلامية، التي تبتني علىٰ أنَّ الخالق هو الله تعالىٰ، وأنَّه أرسل النبي الأكرم عَيالي وأنَّه نصّب بعده الأئمة الإيلام، وتشمل:

#### أ - التعريف بالعقيدة الحقة:

من خلال إرجاع الناس إلى التوحيد الحق، مما تقدُّم بيانه في المبدأ الأول من الفطرة التي فطر الله تعالىٰ الناس عليها.

١. عقد الدرر للمقدسي: ص١٤٢.

ب - نشر العلم والمعرفة والقضاء على الجهل:

إنَّ الرؤية الكونية رؤية معرفية علمية، يترتب عليها العمل والسلوك الخارجي، ومن ثم، فإنَّ التأسيس لها منهجياً متوقّف على وجود معرفة صحيحة ذات أصول ثابتة، ترجع إلى البديهي عقلاً، والمعصوم نقلاً، وهو ما سيعمل الإمام المهدي على على توفيره للناس، وبطرق مختلفة، أشارت النصوص إلى بعضها، من قبيل ما روي عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ النَّلِ قَالَ: "إِذَا قَامَ قَائِمُنَا وَضَعَ اللهُ يَلُمُ بِعَنْهُ مِنْ أَبِي جَعْفَرٍ النَّلِ قَالَ: "إِذَا قَامَ قَائِمُنَا وَضَعَ اللهُ يَلُمُ عَلَىٰ رُوُّوسِ الْعِبَادِ، فَجَمَعَ مِهَا عُقُولَهُمْ وكَمَلَتْ بِه أَحْلاً مُهُمْ مُنْ "().

المبدأ الثالث: توفير الأجواء المناسبة للتطبيق الأخلاقي:

إنَّ تطبيق السلوك الأخلاقي يحتاج إلى العديد من الظروف المناسبة التي تساعد على نموه في سلوك الفرد، والنصوص أوضحت أنَّ الإمام المهدي الله لن يغفل توفير جملة منها، نذكر منها الآتي:

١ - التطبيق النموذجي للمبادئ الأخلاقية من قيادات الدولة:

واحد من العوامل التي تحبّط الأفراد من التزام الأخلاق وقد تؤدي بهم إلى الابتعاد بل النفور منها هو أن يكون الآمر بالأخلاق مخالفاً لها في سلوكه، خصوصاً من ولي الأمر الذي إليه المرجع وعليه المعول، والعكس بالعكس، فإذا ما رأى الناس أنَّ (إمامهم) قد التزم بها يأمر به أكثر من غيره، فإنّه سيتولد عنده الحافز الذاتي والدافع الباطني لالتزامه، وهو ما أشارت له بعض النصوص، من قبيل ما روي عن أمير المؤمنين عليه أنّه قال: «أَيّها النّاسُ إنّي والله مَا أَحُثُكُمْ عَلَىٰ طَاعَةٍ إِلّا وأَسْبِقُكُمْ إِلَيْهَا، ولا أَمْاكُمْ عَنْ مَعْصِيةٍ إلّا وأَسْبِقُكُمْ إِلَيْهَا، ولا أَمْاكُمْ عَنْ مَعْصِيةٍ إلّا وأَسْبِقُكُمْ إِلَيْهَا، ولا أَمْاكُمْ عَنْ مَعْصِيةٍ

14.

١. الكافي للكليني: ج١، ص٥٢، كتاب العقل والجهل، ح٢١.

٢. نهج البلاغة: ج٢، ص٩٠.



وعَنْ خَالِدِ بْنِ نَجِيحٍ، قَالَ: قَالَ أَبُو عَبْدِ الله السَّلِا: ﴿ أَقْرِؤُوا مَنْ لَقِيتُمْ مِنْ أَصْحَابِكُمُ السَّلَامَ وقُولُوا هَنْ لَقِيتُمْ مِنْ أَصْحَابِكُمُ السَّلَامَ وقُولُوا هَنْ أَنْ فُلَانَ بْنِ فُلَانٍ يُقْرِئُكُمُ السَّلَامَ وقُولُوا هَنْ أَصُرُ لَحُمْ إِلَّا بِهَ مَا عِنْدَ الله إِنِّي والله مَا آمُرُكُمْ إِلَّا بِهَا نَأْمُرُ كُمْ إِلَّا بِهَا نَأْمُرُ كُمْ إِلَّا بِهَا نَأْمُرُ كُمْ إِلَّا بِهَا نَأْمُرُ كُمْ إِلَا جَيْهَا وَمَا يُنَالُ بِهِ مَا عِنْدَ الله إِنِّي والله مَا آمُرُكُمْ إِلَّا بِهَا نَأْمُرُ

وعلى هذا الأساس، صرَّحت بعض النصوص بأنَّ الإمام المهدي الله سيعمل على التطبيق العملي للمفاهيم الأخلاقية على نفسه أولاً، وعلى المقربين منه ثانياً، فلا يكون هناك عذر لمن يتخلَّف عن التطبيق بعد هذا.

عن معمر بن خلاد، قال: ذُكِرَ القائمُ عندَ أبي الحسن الرضا عليه، فقال: «... وما لباسُ القائم عليه إلَّا الغليظُ، وما طعامُه إلَّا الجشب»(٢).

وفي نص آخر ينقل عهداً بين الإمام المهدي وبين أصحابه، يصرِّح فيه بضرورة التزام أصحابه بالمبادئ الشرعية والأخلاقية، وأنَّ هذا هو شرطه عليه بضرورة التزام أصحابه بالمبادئ الشرعية والأخلاقية، وأنَّ هذا هو شرطه عليه م ليكونوا من أتباعه، فيها يشترط علي نفسه أموراً كذلك، حيث روي أنَّه على بعد أن يخرج هو وأصحابه إلى الصفا، فيقول: «أنا معكم علي...» ويبدأ يذكر فقرات ذلك الميثاق، وهي التالي:

«أنا معكم على أن لا تولّوا(٣)، ولا تسرقوا، ولا تزنوا، ولا تقتلوا مُحرِماً، ولا تأتوا فاحشة، ولا تضربوا أحداً إلّا بحقّه، ولا تكنزوا ذهباً ولا فضّة ولا تبراً ولا شعيراً، ولا تأكلوا مال اليتيم، ولا تشهدوا بغير ما تعلمون، ولا تخربوا مسجداً، ولا تُقبِّحوا مسلماً...، ولا تشربوا مسكراً، ولا تلبسوا الذهب ولا الحرير ولا الديباج، ولا تبيعوها رباً، ولا تسفكوا دماً حراماً، ولا تغدروا بمستأمن (٤)، ولا تبقوا على كافر ولا منافق، وتلبسون الخشن من الثياب،

١. الكافي للكليني: ج٥، ص٧٨، بَابُ الخُتُّ عَلَىٰ الطَّلَبِ والتَّعَرُّضِ لِلرِّرْقِ، ح٨.

٢. الغيبة للنعماني: ص٢٩٥ و٢٩٦، بَاب ١٥، ح٥.

٣. أي لا تتركوا القتال مولّين.

٤. أي بمن طلب منكم الأمان وأعطيتموه ذلك.



وتتوسَّدون الـتراب عـلى الخـدود، وتجاهدون في الله حـقَّ جهاده، ولا تشـتمون، وتكرهون النجاسة، وتأمرون بالمعروف، وتنهون عـن المنكر».

ثمّ يلتفت إليهم ليذكر ما يشترطه على نفسه هو، كقائد لدولة العدل الإلهي، فيقول عليه هم: «فإذا فعلتم ذلك فعلي أن لا أتَّخذ حاجباً، ولا ألبس إلَّا كما تلبسون، ولا أركب إلَّا كما تركبون، وأرضى بالقليل، وأملا الأرض عدلاً كما تلبسون، وأعبد الله على حقّ عبادته، وأفي لكم وتفوالي». قالوا: رضينا واتَّبعناك على هذا، فيصافحهم رجلاً رجلاً رجلاً".

ب - توفير أماكن العلم والمعرفة - بناء المساجد نموذجاً -:

لاريب في أنَّ من أهم ما يساعد على التطبيق الأمثل للتعليهات عموماً هي تعليمها في أماكن ومعاهد علمية معيَّنة، وقد اتَّخذ الإسلام من المساجد معاهد لذلك؛ لذا نجد أنَّ النبي الأكرم عَيَّلُهُ قد أسرع بتأسيس وبناء المساجد أول وصوله إلى المدينة المنورة، وكان يوجّه الأوامر بحضور الجميع إليها، خصوصاً في أثناء صلاة الجماعة، وكذا ورد في سيرة أمير المؤمنين الحيه أنّه كان يحث كثيراً على حضور الصلاة في المسجد اهتماماً منه بهذا الأمر، فقد روي عن رزيق، قال: سمعت أبا عبد الله الحيه، يقول: «رفع إلى أمير المؤمنين الحيه بالكوفة أنَّ قوماً من جيران المسجد لا يشهدون الصلاة جماعة في المسجد. بالكوفة أنَّ قوماً من جيران المسجد لا يشهدون الصلاة جماعة في المسجد. فقال الحيه الله عنه ولا يجاورونا ولا بحورهم» (۲). هذا، وقد روي عند العامة أنَّ النبي عَيَّا أخبر الناس بأنَّه هم بحرق بيوت من لا يحضر الصلاة بعد النداء عليها، وهو منه – على فرض صحته – إظهار لمزيد الاهتهام وضرورة الحضور في المسجد، خصوصاً في وقت

١. معجم أحاديث الإمام المهدي ، للكوراني العاملي: ج٣، ص٩٥، عن عقد الدرر للمقدسي: ص٩٦ و٩٧.

٢. الأمالي للشيخ الطوسي: ص٦٩٦، ح١٤٨٤/ ٢٧.



كان هـو المعهـد العلمـي الإسـلامي الوحيـد الـذي يتعلَّـم النـاس فيـه الديـن والأخلاق، ففي صحيح البخـاري عنـه عَيَّاتُهُ: «والـذي نفسي بيـده لقـد هممت أن آمر بحطب يحتطب ثم آمر بالصلاة فيـؤذن لهـا ثـم آمر رجلاً فيـؤم النـاس ثـم أخالـف إلىٰ رجـال فأحـرق عليهـم بيوتهـم»(۱).

ومن هنا، روي أنَّ الإمام المهدي السيعمل على بناء المساجد الكبيرة، وأنَّ الناس ستسعى لحضور الصلاة خلفه، مما يعني أنَّ بناءها لم يكن من أجل الرفاهية الخالية من الفائدة، وإنَّ لتستوعب أكبر عدد ممكن من الناس، فقد روي عَنْ أَمِيرِ اللَّوْمِنِينَ عليَّلِا: «كَأَنِّ بِالْعَجَمِ فَسَاطِيطُهُمْ فِي مَسْجِدِ الْكُوفَةِ يُعلِّمُونَ النَّاسَ الْقُرْآنَ كَمَا أُنْزِلَ...»(٢).

وعَنْ جَابِرٍ، عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ النَّهِ أَنَّهُ قَالَ: ﴿إِذَا قَامَ قَائِمُ آلِ مُحَمَّدٍ الْهَا اللهُ عَلَى مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَا، فَأَصْعَبُ مَا ضَرَبَ فَسَاطِيطَ لَكِنْ يُعَلِّمُ النَّاسَ الْقُرْآنَ عَلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلاه، فَأَصْعَبُ مَا يَكُونُ عَلَىٰ مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلاه، فَأَصْعَبُ مَا يَكُونُ عَلَىٰ مَنْ حَفِظَهُ الْيُومَ، لِأَنَّهُ يُخَالِفُ فِيهِ التَّأْلِيفَ (٣).

وعَنْ مُفَضَّلِ بْنِ عُمَرَ، قَالَ: سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عَلَيْلِا يَقُولُ: «إِنَّ قَائِمَنَا إِذَا قَامَ أَشْرَقَتِ الْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّا، وَإِسْتَغْنَىٰ النَّاسُ، وَيُعَمَّرُ الرَّجُلُ فِي مُلْكِهِ حَتَّىٰ يُولَدُ لَهُ أَلْفُ ذَكَرٍ لَا يُولَدُ فِيهِمْ أُنْتَىٰ، وَيَبْنِي فِي ظَهْرِ الْكُوفَةِ مَسْجِداً لَهُ أَلْفُ بَابٍ، وَتَتَّصِلُ بُيُوتُ الْكُوفَةِ بِنَهَرِ كَرْبَلَاءِ وَبِالْحِيرَةِ، حَتَّىٰ يَخْرُجَ الرَّجُلُ يَوْمَ الْجُمُعَةَ فَلَا يُدْرِكُهَا»(٤).

عَنْ حَبَّةِ ٱلْعُرَنِيِّ، قَالَ: خَرَجَ أَمِيرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ النَّلِا إِلَىٰ ٱلْجُيرَةِ، فَقَالَ: «لَتَصِلَنَّ هَذِهِ مِهَذِهِ - وَأَوْمَىٰ بِيَدِهِ إِلَىٰ ٱلْكُوفَةِ وَٱلْجِيرَةِ -، حتَّىٰ يُبَاعَ ٱلذِّرَاعُ فِيهَ خَلِيفَةُ فِيهَا بَيْنَهُمَا بِدَنَانِيرَ، وَلَيُبْنَيَنَّ بِالْجِيرَةِ مَسْجِدٌ لَهُ خَسْمِائَةِ بَابِ يُصَلِّي فِيهِ خَلِيفَةُ

١. صحيح البخاري: ج٨، ص١٢٧.

٢. الغيبة للنعماني: ص٣٣٣، باب ٢١، ح٥.

٣. الإرشاد: ج٢، ص٣٨٦.

٤. الغيبة للطوسي: ص٤٦٧ و٢٦٨/ ح٤٨٤.

كَوْرُ الْقَائِم ﷺ، لِأَنَّ مَسْجِدَ ٱلْكُوفَةِ لَيَضِيتُ عَنْهُمْ، وَلَيْصَلِّيَنَّ فِيهِ اِثْنَا عَشَرَ إِمَاماً عَدْلاً»، قُلْتَ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، وَيَسَعُ مَسْجِدُ اَلْكُوفَةِ هَذَا اَلَّذِي تَصِفُ اَلنَّاسَ ا يَوْمَئِلْهِ؟! قَالَ: «تُبْنَىٰ لَهُ أَرْبَعُ<sup>(۱)</sup> مَسَاجِدَ، مَسْجِدُ اَلْكُوفَةِ أَصْغَرُهَا، وَهَذَا، وَمَسْجِدَانِ فِي طَرَفَي ٱلْكُوفَةِ مِنْ هَذَا ٱلجَّانِبِ وَهَذَا ٱلجَّانِبِ - وَأَوْمَىٰ بِيَدِهِ نَحْوَ اَلْبَصْرِيِّينَ وَالْغَرِيَّيْنِ - (٢).

وبلفظ (بحار الأنوار) قال: (وَأَوْمَأ بِيَدِهِ نَحْوَ نَهْرِ ٱلْبَصْرِيِّينَ وَٱلْغَرِيَّيْنِ) (٣).

المبدأ الرابع: القضاء على موانع التطبيق الأخلاقي:

نظام هذا العالم مبنيٌّ على التضادّ في كثير من مفرداته، والابتلاء والاختبار من الحتميات فيه، وقد صرَّح القرآن الكريم بأنَّ ذلك كان من أجل التمييز والتمحيص، لتثبت الحجة للمهتدي وعلىٰ الضال العاصي، قال تعالى: ﴿الم ۞ أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتْرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكاذِبِينَ ﴾ (العنكبوت: ١-٣).

الاختبار والابتلاء في الحياة لم يأت بشكل واحد، ولا على منوال متماثل، بل كان علىٰ أنواع مختلفة، ومفردات متنوِّعة، ولم يكن ليأتي بشكل صريح وواضح، وإنَّا تجد الكثير من مفرداته أي بطريقة خفية، وبطريقة ﴿الَّذِي يُوَسُّوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ﴾ (الناس: ٥)، وبطريقة: ﴿إِنَّهُ يَراكُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لا تَرَوْنَهُمْ إِنَّا جَعَلْنَا الشَّياطِينَ أَوْلِياءَ لِلَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (الأعراف: ٢٧).

وهنذا ما فرض مسؤولية عظيمة على المؤمن، بدءاً من طرق اكتشاف تلك الاختبارات والابتلاءات، مروراً بالتخلُّص مما وقع عليه منها، وانتهاءً

١. هكذا في المصدر، والصحيح نحوياً: (أربعة).

٢. تهذيب الأحكام: ج٣، ص٢٥٣ و٢٥٤، -١٩/٦٩.

٣. بحار الأنوار: ج٥٢، ص٤٧٤ و٣٧٥، ح١٧٣.



بتحصين النفس عن الوقوع فيما خرج منه مرة أخرى أو العودة إليه.

أحد أهم المبادئ التي ستتوفر عليها الدولة المهدوية هي القضاء على كل ما من شأنه تعكير صفو النفس، أو تشجيع المعصية، أو إتاحة الأخطاء، ولا يعني هذا أنَّ المجتمع سيتحول إلى مجتمع معصوم يمتنع عليه الخطأ تماماً، فالدولة المهدوية والدين عموماً لا يسلب إرادة الإنسان ولا يُجبره على الهداية للا إكراة في الدِّينِ (البقرة: ٢٥٦)، إنَّها هو يوفر الظروف المناسبة للطاعة، لتبقى الخطوة الأخيرة بيد الإنسان، بأن يُفعّل إرادته لفعل الخير وترك الشر. وعلى كل حال، ذكرت النصوص المهدوية أنَّه على سيرفع العديد من الموانع التي تتسبّب عادة في معصية الإنسان، وبذا يُكمل مشهد (توفير الوانع التي تتسبّب عادة في معصية الإنسان، وبذا يُكمل مشهد (توفير

الظروف المناسبة للطاعة وللتطبيق الأخلاقي)، ومن جملة تلك الموانع هي

#### أ - إبليس:

الآتى:

لا يشك أحد في الدور الفعّال لإبليس وأعوانه من الجن والإنس في إغواء بني آدم، حتَّىٰ يواقعوا المعصية، ثم العمل على أن ينسى العاصي الاستغفار، وأن يستمر بالمعصية، إلى أن تستولي المعاصي على قلبه، فيبتعد عن الفلاح كثيراً، ومن ثم، فوجود إبليس وتمكنه من الوسوسة لبني آدم مانع كبير من التطبيق الشرعي والأخلاقي، وعلى جميع المستويات.

ومن هذا المانع من ومن هذا المانع من المهدي الله على رفع هذا المانع من أساسه، وبذا يتخلص المؤمنون من سبب رئيسي في وقوعهم في المعصية، وابتعادهم التطبيق الأخلاقي، حيث دلّت بعض النصوص على أنّ الوقت المعلوم الذي أُجِّل له الشيطان ليس هو يوم القيامة، وإنّها هو يوم يكون قبله، وقد تعدّدت النصوص في بيان ذلك اليوم الذي تنتهي فيه مهلة الشيطان ويُقتَل فيه:



النصُّ الأوَّل: أنَّ الذي يقتله هو الإمام المهدي على عند قيامه:

حيث روي عن الإمام الصادق المنافي أيضاً: «يَا وَهْبُ، أَخْسَبُ أَنَّهُ يَوْمَ يَبْعَثُ اللهُ فِيهِ اَلنَّاسَ؟ إِنَّ اللهُ أَنْظَرَهُ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُ فِيهِ قَائِمُنَا، فَإِذَا بَعَثَ اللهُ قَائِمُنَا وَاللَّهُ وَيهِ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ رُكْبَتَيْهِ، قَائِمَنَا كَانَ فِي مَسْجِدِ الْكُوفَةِ، وَجَاءَ إِبْلِيسُ حَتَّىٰ يَجْشُو بَيْنَ يَدَيْهِ عَلَىٰ رُكْبَتَيْهِ، فَيَقُولُ: يَا وَيْلَهُ مِنْ هَذَا الْيَوْمِ، فَيَأْخُذُ بِنَاصِيَتِهِ فَيَضْرِبُ عُنْقَهُ، فَذَلِكَ الْيَوْمُ هُو الْوَقْتُ المَعْلُومُ»(۱).

النصُّ الثاني: أنَّ الذي يقتله هو الرسول الأكرم عَيَّالله في الرجعة:

وذلك بعد معركة تدور له مع أمير المؤمنين عليه فيهرب، فيتبعه النبيُّ عَيَّهُ في فيقتله، فقد روي عَنْ عَبْدِ الْكُرِيمِ بْنِ عَمْرٍ و اَخْتُعْمِيِّ، قَالَ: النبيُّ عَيَّهُ أَمَامَهُ بِيَدِهِ حَرْبَةٌ مِنْ سَمِعْتُ أَبَا عَبْدِ الله عليه يَقُولُ: «... رَسُولُ الله عَيَّهُ أَمَامَهُ بِيَدِهِ حَرْبَةٌ مِنْ نَحُودٍ، فَإِذَا نَظَرَ إِلَيْهِ إِبْلِيسُ رَجَعَ الْقَهْقَرَىٰ نَاكِصاً عَلَىٰ عَقِبَيْهِ، فَيَقُولُونَ لَهُ أَصْحَابُهُ: أَيْنَ تُرِيدُ وَقَدْ ظَفِرْتَ؟ فَيَقُولُ: إِنِّي أَرىٰ مَا لَا تَرُونَ، إِنِّي أَخَافُ أَصْحَابُهُ: أَيْنَ تَرْيدُ وَقَدْ ظَفِرْتَ؟ فَيَقُولُ: إِنِّي أَرىٰ مَا لَا تَرَوْنَ، إِنِي أَخَافُ أَصْحَابُهُ: أَيْنَ كَتِفَيْهِ، فَيَكُونُ هَلَاكُهُ وَهَلَاكُهُ وَهَلَاكُهُ وَهَلَاكُهُ وَهَلَاكُهُ وَهَلَاكُهُ وَهَلَاكُهُ وَهَلَاكُهُ وَهَلَاكُهُ وَهَلَاكُ بِهِ شَيْعًا...»(٢).

وروى القمِّي عَلَىٰ اللهُ اللهِ اللهُ الْوَقْتِ الْمَنْظِرِينَ ﴿ إِلَى يَوْمُ اللّهِ عَلَىٰ الْمَنْظِرِينَ ﴿ إِلَى يَوْمُ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللْحَالَا عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَى الللّه

النصُّ الثالث: أنَّ الذي يقتله هو أمير المؤمنين عليَّا في الرجعة:

روى نعيم بن حمَّاد بسنده عَنِ اَلنَّبِيِّ عَيَّاللهُ ، قَالَ: ﴿ خُرُوجُ اَلدَّابَّةِ بَعْدَ طُلُوعٍ

١. تفسير العيَّاشي: ج٢، ص٢٤٢، ح١٤.

٢. مختصر بصائر الدرجات: ص٢٦ و٢٧.

٣. تفسير القمِّي: ج٢، ص٢٤٥.



ٱلشَّهْسِ، فَإِذَا خَرَجَتْ قَتَلَتِ ٱلدَّابَّةُ إِبْلِيسَ وَهُوَ سَاجِدٌ، وَيَتَمَتَّعُ ٱلمُؤْمِنُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ ذَلِكَ أَرْبَعِينَ سَنَةً، لَا يَتَمَنَّوْنَ شَيْئًا إِلَّا أُعْطُوهُ وَوَجَدُوهُ، فَلَا جَوْر، وَلَا ظُلْمَ، وَقَدْ أَسْلَمَ الْأَشْيَاءُ لِرَبِّ الْعَالِينَ طَوْعاً وَكَرْها، وَالْمُؤْمِنُونَ طَوْعاً، وَٱلْكُفَّارُ كَرْهاً، وَٱلسَّبُعُ وَٱلطَّيْرُ كَرْهاً، حتَّىٰ إِنَّ ٱلسَّبُعَ لَا يُؤْذِي دَابَّةً وَلَا طَيْراً، وَيَلِـ دُ اَلْمُؤْمِـنُ فَلَا يَمُـوتُ حتَّى يُتِـمَّ أَرْبَعِينَ سَنَةً بَعْدَ خُرُوجِ دَابَّةِ اَلْأَرْضِ، ثُمَّ يَعُودُ فِيهِمُ اللَّوْتُ فَيَمْكُثُونَ بِذَلِكَ مَا شَاءَ اللهُ... (١٠).

هذا، وقد جمع الشيخ السند هذا الاختلاف بين الروايات بأنَّه محمول علىٰ رجعة إبليس وقتله في كلِّ رجعة (٢).

إن قلت: إنَّ رجعته تعني عودة المانع بعد رفعه، وبذا يؤثر سلباً على ا التطبيق الأخلاقي.

قلت: هذا صحيح، وهو أمر طبيعي إلى حدٍّ ما حسب قوانين هذا العالم، ويكون رفعه - في كل مرة يرجع - مشروعاً تكاملياً يدخل ضمن قوانين هـذا العـالم، وهـو أشـبه بعـودة مـرضِ تـمّ علاجـه مسـبقاً، فإنَّـه يبقـيٰ أمـراً مطلوباً في حدِّ ذاته، ويبقي رفعه رفعاً لمانع من سلامة البدن.

علىٰ أنَّ الرفع النهائي لهذا المانع - علىٰ كل حال - سيكون تاماً لا عودة له ولو بتعدد الإزالة.

أمًّا ما هو معنىٰ قتل الإمام المهدى على الإبليس؟

يمكن أنَّ يكون بمعني القتل الحقيقي، وهو الذي يبدو من النصوص السابقة، ويمكن أنْ يكون بمعنى قتل الجذور التي يُحرِّكها إبليس في داخل الإنسان، فينتفي الحافز لاتّباع خطواته.

١. الفتنُ للمروزي: ص٤٠٢.

٢. راجع: الرجعة بين الظهور والمعاد: ج١، ص٢٤٤.



ب - القضاء علىٰ الأعداء (الكافرين والمشركين):

يمثل الكافرون والمنافقون والمشركون والمرجفون وأتباعهم جبهات متعدِّدة تعمل على إبعاد الناس عن الدين عموماً، وعن التطبيق الأخلاقي خصوصاً، وقد نبَّه القرآن الكريم على ذلك في قوله تعالى: ﴿وَلا يَزالُونَ يُقاتِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطاعُوا﴾ (البقرة: ٢١٧)، وفي يُقاتِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطاعُوا﴾ (البقرة: ٢١٧)، وفي قوله تعالى: ﴿يا أَيتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقاً مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ يَرُدُّوكُمْ بَعْدَ إِيمانِكُمْ كَافِرِينَ ﴾ (آل عمران: ١٠٠)، ﴿يا أَيتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا فَرِيقاً مِنَ اللَّهِ اللَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ آمَنُوا خاسِرِينَ ﴾ (آل عمران: ١٠٩)، ﴿يا أَيتُهَا الَّذِينَ آمَنُوا خاسِرِينَ ﴾ (آل عمران: ١٠٩)، ﴿وَدَّ كَثِيرُ مِنْ أَهْلِ الْكِتابِ لَوْ يَرُدُّونَكُمْ مِنْ بَعْدِ ما تَبَيَّنَ لَهُمُ الْحَقُّ ﴾ (البقرة: ١٠٩).

فإبعاد الناس عن الدين، وتشويش عملهم بحرفه عن السلوك المستقيم، هدف من أهدافهم، ومن أجل ذلك هم يهارسون شتَّى أنواع الأساليب والأفعال، وقد أشار القرآن الكريم إلى جملة منها بالآتي:

يذكر القرآن الكريم العديد من الأساليب التي استخدمها الكافرون والمشركون والمنافقون لإبعاد الناس عن الأخلاق والدين. ومن هذه الأساليد:

١. التشكيك في العقيدة والتلاعب بالشبهات: قال تعالى: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ النَّذِينَ النَّذِينَ النَّهُ وَالنَّا اللَّهُ وَالنَّهُ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ ﴾ (فصلت: ٢٦).

٢. السخرية والاستهزاء بأهل الإيان: قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـزُوا ﴾ (الأنبياء: ٣٦).

٣. محاولة إغراء المؤمنين بالمال والمناصب: قال تعالىٰ: ﴿ وَدُّوا لَـوْ تُدْهِـنُ فَيُدْهِنُ وَلَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مِنْ مُنْ مِنْ اللهُ مَا اللهُ مِنْ مَا اللهُ مَا مَا اللهُ مِنْ مَا اللهُ مَا الل



٤. إثارة الفتن وزرع الشبهات بين المؤمنين: قال تعالى: ﴿لَوْ خَرَجُوا فِيكُمْ ما زادُوكُمْ إِلَّا خَبالاً وَلَأَوْضَعُ وا خِلالَكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفِتْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴿ لَقَدِ ابْتَغَوُا الْفِتْنَةَ مِنْ قَبْلُ وَقَلَّبُوا لَكَ الْأُمُورَ حَتَّىٰ جِاءَ الْحَتُّ وَظَهَرَ أُمْرُ اللهِ وَهُمْ كَارِهُونَ ﴾ (التوبة: ٤٧-٤٨).

٥. السعى لنشر الفساد والانحلال الأخلاقي: قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّ ونَ أَنْ تَشِيعَ الْفاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيا وَالْآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُ ونَ ﴾ (النور: ١٩).

ومن ثَمّ سيشكل وجودهم مانعاً من تحقيق السلوك الديني والأخلاقي، وهو مانع قويٌّ لا يُستهان به، وهو ما سيعمل الإمام المهدي على القضاء عليه، ومنه نعلم: أنَّ الإمام المهدى على سيعمل على تقويض الموانع الداخلية والخارجية (بقتل إبليس، وبقتل الأعداء، أو إضعاف قوتهم وجعلهم تحت رعاية الدولة المهدوية ورقابتها، أو بهدايتهم إلى الدين ليكونوا عناصر نافعة في المجتمع).

والنصوص الدالَّة على هذا المعنى أكثر من ان تُحصيٰ كما أشرنا، منها ما جاء في خطبة النبيِّ عَلَيْكُ في الغدير: «أَلَا إِنَّهُ المُنْتَقَمُ مِنَ الظَّالِينَ»(١).

وعـن أبي الجـارود، عـن أبي جعفـر عليَّلا في قولـه عَجَك: ﴿ الَّذِيـنَ إِنْ مَكَّنَّاهُـمْ فِي الْأَرضِ أَقامُ وا الصَّلاةَ وَآتَـوُا الـزَّكاةَ وَأَمَـرُوا بِالْمَعْـرُوفِ وَنَهَـوْا عَـن الْمُنْكَـرِ وَلِلهِ عاقِبَةُ الْأُمُورِ ﴾ [الحج: ٤١] قال: «هذه الآية لآل محمد، الإمام المهدي وأصحابه يملكهم الله مشارق الأرض ومغاربها، ويظهر الدين ويميت الله على به وبأصحابه البدع والباطل، كما أمات السفهة الحق، حتَّىٰ لا يرىٰ أثر من الظلم ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ولله عاقبة الأمور»(٢).

١. روضة الواعظين: ص٩٧.

٢. تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة للسيد شرف الدين على الحسيني الاسترابادي: ج١، ص٣٤٣.



وعن زرارة، عن أبي عبد الله التلا في قول الله ﴿وَتِلْكَ الْأَيَّامُ نُداوهُا بَيْنَ النَّاسِ﴾ [آل عمر ان: ١٤٠] قال: «ما زال منذ خلق الله آدم دولة لله ودولة لإبليس فأين دولة الله؟ أما هو قائم واحد اله (١٠).

## ج - القضاء على الفقر والحاجة المادية:

لا يختلف اثنان في أنَّ الفقر والحاجة يُغيران من السلوك لدى الفرد، وقد يتنازل بعض عن شيء من مبادئه من أجل دفع الفقر أو التقليل من تأثيره السلبي، فليس كل سارق يسرق عن مهنة، فهناك من يسرق عن حاجة، مما يعنى أنَّ الأخلاق قد تتهاوي بين جدران الفقر، وقد تذوب بين يدي الحاجة! هذا الأمر ليس دائماً، فالجميع يشهد على وجود فقراء ما تنازلوا عن

مبادئهم ولو ماتوا جوعاً، وما تغيّرت أخلاقهم ولو أثّر فيهم الفقر وأعوزتهم الحاجة، إلَّا أنَّ الفقر - على كل حال - مانع من التمسك بالأخلاق، ومع شيء من ضعف الإيمان أو الضغط النفسي أو الاجتماعي، قد يتجاوز بعض الفقراء حدوده العقلائية والدينية والأخلاقية، وهو أمر وجداني معاش.

هــذا المانع أيضاً سيرتفع في دولة الإمام المهدي على ، وسيكون الغنك علىٰ أعلىٰ مستوياته المتصوّرة، بحيث لا يجد الغنيُّ فقيراً ليُعطيه زكاته، علىٰ أنَّ العطاء منه على سيكون هنيئاً، وكثيراً، ولن يردُّ أحداً جاءه يطلب مالاً...

حتَّىٰ الديون، تلك التي تقضّ المضاجع وتظلّم النهار بوجه المديون، سيقضيها الإمام على عن أتباعه، والنصوص في ذلك أكثر من أن تُحصي، ومنها التالى:

رويَ عن أبي جعفر عليه يقول: «القائم منصورٌ بالرعب مؤيدٌ بالنصر، تطوىٰ له الأرضُ وتظهرُ له الكنوز، ويبلغُ سلطانه المشرقَ والمغرب، ويظهرُ

14.

١. بحار الأنوار للمجلسي: ج٥١، ص٥٥، ح٣٨؛ عن تفسير العياشي: ج١، ص١٩٩، ح١٤٥.



اللهُ عَلَى بِه دينَه ولو كره المشركون، فلا يبقى في الأرضِ خراب إلَّا عمر "(١).

وعن أبي سعيد الخدري على قال: قال رسولُ الله على النه على الله على الله على الله على الله على الله على المنازل بأمّتي في الحر الزمان بلاء شديدٌ من سلطانهم، لم يسمع ببلاء أشد منه، حتّى تضيق عليهم الأرضُ الرحبة، حتّى تمل الأرضُ جوراً وظلماً، لا يجدُ المؤمنُ ملجأ يلتجئ إليه من الظلم، فيبعث الله على رجلاً من عتري، فيملأ الأرض قسطاً يلتجئ إليه من الظلم، فيبعث الله على رجلاً من عتري، فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما مُلئت جوراً وظلماً، يرضى عنه ساكنُ السماء وساكنُ الأرض، لا تدّخرُ الأرضُ من بذرِها شيئاً إلّا أخرجته، ولا السماءُ من قطرِها شيئاً إلّا أخرجته، ولا السماءُ من قطرِها شيئاً إلّا عليهم مدراراً» (٢).

وعنه عَيْلَ يقول: «لا يزالُ بكم الأمرُ حتَّىٰ يولد في الفتنة والجورِ من لا يعرفُ غيرَها حتَّىٰ يملأ الأرض جوراً، فلا يقدرُ أحدٌ يقولُ: الله، ثم يبعثُ اللهُ عَلَى بملأ منّي ومن عترتي، فيملأ الأرضَ عدلاً كما ملأها من كانَ قبله جوراً، وتُخرج له الأرضُ أفلاذَ كبدها، ويحثو المالَ حثواً ولا يعده عدّاً، وذلك حينَ يضربُ الإسلامُ بجرانه»(٣).

وعن المفضل بن عمر قال: سمعتُ أبا عبدِ الله عليَّةِ يقول: «إنَّ قائمَنا إذا قامَ أشرقتِ الأرضُ بنورِ ربِّا... ويطلبُ الرجلُ منكم من يصله بهاله ويأخذُ منه زكاته فلا يجدُ أحداً يقبلُ منه ذلك، استغنى الناسُ بها رزقَهم اللهُ من فضله»(٤).

المطلب الثالث: نهاذج من الأخلاق العملية في دولة الإمام المهدي على:

لا يمكننا حصر الناذج الأخلاقية التي ستُطبّق في دولة الإمام المهدي ،

١. بحار الأنوار للمجلسي: ج٥١، ص١٩١.

٢. عقد الدرر للمقدسي: ص٤٤.

٣. أمالي الشيخ الطوسي: ص١٣٥، والجران: مقدم عنق البعير، واستعاره هنا للتمكن والثبات (هامش المصدر).

٤. الإرشاد، الشيخ المفيد: ج٢، ص٣٨١.

و في والم

۱۸

إذ لا نحتمل أنَّ النصوص قد تعرَّضت لكل ذلك، على أنَّ النصوص التي وصلت الينا هي أقل بكثير مما صدر عن أهل البيت الميني ، فضلاً عن أنَّنا لا نتوقَّع من النصوص أن تقوم بعملية إحصاء ومسح ميداني لكل التطبيقات الأخلاقية آنذاك، وإنَّما هي تذكر نماذج، وبعض ما تذكره - كما نتوقع - جاء على نحو القاعدة العامة التي يُمكن أن تدخل تحتها تطبيقات متكثرة، كما هو حال الأحكام الشرعية الكلية.

وبعد أن ذكرنا المبادئ الأساسية التي ستكون وراء تركيز النفوس على عمل الخير، وإنعاشها بترك الشر، يُمكن أن نذكر نهاذج جزئية لذلك، وبعضها أيضاً أشبه بالقاعدة، وهي الآتي:

النموذج الأول: تقديم الواجب على المستحب عند التعارض:

الواجب والمستحب، حكان شرعيان، لا مانع من أدائها معاً، وأمّا لو حصل تدافع بينها، فلا ريب في تقدّم الواجب، إلّا أنّه في بعض الأحيان يكون التدافع شخصياً، وحينها تُلقى مهمة تقديم الواجب على المستحب على المكلّف، كما لو ضاق الوقت عن أداء نافلة الفجر، بحيث كان أداؤها يستلزم خروج الوقت المخصص لأداء صلاة الصبح الواجبة، حينها يلزم أن يقدّم الفرض على النافلة كما هو واضح، وأمّا إذا كان ذلك جماعياً – إذا صح التعبير –، بأن كان تقديم المستحب ومزاحمته للواجب صادراً من مجموعة كبيرة من المؤمنين، مع عدم توجه الحرمة على الفرد في ذلك، وأوضح مثال لذلك هو الطواف المستحب، فإنّه لم نجد فتوى تمنع أو تحرم على الفرد أن يطوف مستحباً وإن كان هناك من يريد أن يطوف واجباً.

لكن في مثل هذه الحالة، يُمكن لولي الأمر أن يمنع من الطواف المستحب لإتاحة الفرصة لمن يريد أداء طوافه الواجب، وتحديد موضوع هذا المعنى يحتاج إلى عمق فقهي قد لا يملكه غير المعصوم، وهو ما ورد في بعض النصوص



من أنَّه ﴿ يأمر بخروج الذي يطوف مستحباً لإتاحة الفرصة لمن يطوف واجباً، فقد روي عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عليه قَالَ: «أَوَّلُ مَا يُظْهِرُ الْقَائِمُ مِنَ الْعَدْلِ وَاجباً، فقد روي عَنْ أَبِي عَبْدِ الله عليه قَالَ: «أَوَّلُ مَا يُظْهِرُ الْقَائِمُ مِنَ الْعَدْلِ أَنْ يُسَلِّمَ صَاحِبُ النَّافِلَةِ لِصَاحِبِ الْفَرِيضَةِ الْحَجَرَ الأَسْوَدَ وَالطَّوَافَ» (۱).

النموذج الثاني: عموم العدل:

حسن العدل وقبح الظلم مما لا يختلف فيه عاقلان، إلَّا أنَّهم قد يختلفون في بعض التطبيقات، ولذا تجد أنَّ الظالم يدَّعي العدل في ظلمه لخصومه، وقد يصدقه بعض أتباعه أو حتَّىٰ قد يعتقدون بعدله في ذلك.

أما إذا كان التطبيق صادراً من المعصوم، فإنَّك لن تجد فيه خلاف الواقع البتة، ولذلك أخبرت النصوص أنَّ عدل الإمام الله سيكون عامّا شاملاً لكل الأرض، ولكل الأشخاص، وهذا الأمر سيورث الاطمئنان بعدم حيف الحاكم ولا أتباعه على الرعية، وهو تطبيق أخلاقي لا مثيل له إلّا في دولته

وقد عبَّرت النصوص عن هذا المعنىٰ بتعبيرات متعدِّدة:

فمنها: شمول عدله وفرضه على الجميع، فيلا يُستثنى منه أحد، وقد عبر تالنصوص عن هذا المعنى بدخول العدل أجواف البيوت رغماً... فعن الفضيل بن يسار، قال: سمعتُ أبا عبد الله عليه يقول: «إنَّ قائمَنا إذا قامَ الستقبل من جهل الناس أشدَّ مِنّا استقبله رسولُ الله عَيْلُهُ من جهالِ الخاهلية»، قلت: وكيف ذاك؟ قال عليه: «إنَّ رسولَ الله عَيْلُهُ أتى الناس وهم يعبدون الحجارة والصخور والعيدان والخشب المنحوتة، وإنَّ قائمنا إذا قامَ أتى الناس وكُلهم يتأوّلُ عليه كتابَ الله يحتجُّ عليه به»، ثم قال عليه: «أما والله الناس وكُلهم يتأوّلُ عليه كتابَ الله يحتجُّ عليه به»، ثم قال عليه: «أما والله

١. الكافي للكليني: ج٤، ص٤٢٧، بَابُ نَوَادِرِ الطَّوَافِ، ح١.

ليدخلن عليهم عدلُه جوف بيوتهم كما يدخلُ الحر والقر (١١).

ولعل في هذا التعبير إشارة إلى عموم العدل رغماً على الجميع، ولعله الشارة إلى أن العدل يصل حتَّىٰ إلى داخل الأُسرة الواحدة، فرغم أنَّ الأُسرة يُمكنها أن تخفي بعض الظلم داخل أروقتها، إلَّا أنَّه وفي دولة الإمام المهدي على لا يمكن ذلك، بل العدل سيكون شاملاً لها وفي داخلها.

ومنها: إنهاء المحسوبيات، فكون الفرد من المقربين للإمام المهدي الله يُعفيه من تطبيق العدل عليه، فإن كان مذنباً جرى العدل عليه كما يجري على عامّة الناس، وهذا لعمري لا تجده إلّا في دولة يحكمها المعصوم، فقد روي عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله علي أنه قال: «بينا الرجل على رأس القائم يأمر وينهي إذ أمر بضرب عنقه، فلا يبقي بين الخافقين شيء إلّا خافه» (٢).

ولعل المقصود من مثل هذا الحديث أنَّ المنافقين لا يتمكنون من خداع الإمام المهدي على حتَّىٰ لو وصلوا إلى مراتب عالية في دولته، ولعل المقصود هو أن أي أحد يخرج عن الاستقامة فإنَّ العدل يجري عليه حتَّىٰ لو كان من المقربين.

وعلىٰ المنوال نفسه ما ورد من أنّه يقتل رجالاً من قريش، فإنّه وإن كان يشير إلىٰ عداوة قريش له بالخصوص، إلّا أنّه يشير أيضاً إلىٰ أنّ العلاقات النسبية لن تكون مانعاً من تطبيق العدل في دولته على وقد روي عن بشر بن غالب الأسدي، قال: قال لي الحسين بن علي الميكان: «يا بشر، ما بقاء قريش إذا قدم القائم المهدي منهم خمسائة رجل فضرب أعناقهم صبراً، ثم قدم خمسائة فضرب أعناقهم صبراً»، قال:

الغيبة للنعاني: ص٣٠٧، بَاب ١٧ ما جاء فيها يلقى القائم ، وما يلقاه الناس، وما يلقاه الناس قبل قيامه من أهل بيته، ح١.

٢. الغيبة للنعماني: ص٢٤٦، ب١٣٠، ح٣٢.



فقلت له: أصلحك الله، أيبلغون ذلك؟ فقال الحسين بن علي الله الله (إنَّ مولىٰ القوم منهم...»(١).

وفي هذا النص إشارة إلى أنَّ (مولى القوم منهم) بمعنى أنَّ من يتولى قريشاً أو غيرهم فإنَّه يُعدّ منهم، وهو ما تؤكده النصوص الدينية، وأوضح مثال على ذلك في القضية المهدوية ما روي في سبب قتله الله للذراري قتلة مشال على ذلك في القضية المهدوية ما روي في سبب قتله الله للذراري قتلة الإمام الحسين المثيلا، فقد روي عَنْ عَبْدِ السَّلَامِ بْنِ صَالِحٍ المُّرَوِيِّ، قَالَ: قُلْتُ لِأَي الْمُسنِ عَلِيٍّ بْنِ مُوسَى الرِّضَا المثيلا: يَا بْنَ رَسُولِ الله، مَا تَقُولُ فِي حَدِيثٍ رُوي عَنِ الصَّادِقِ المثيلا أَنَّهُ قَالَ: «إِذَا خَرَجَ الْقَائِمُ قَتَلَ ذَرَارِيَّ قَتَلَةِ المُسَيْنِ المثيلا رُوي عَنِ الصَّادِقِ المثيلاة الله قَلَاتُ وَمَنْ رَضِي شَيْئًا كَانَ كَمَنْ اتّناهُ، وَلَا تَزِرُ وازِرَةً وَلَى الله شَرِيك المَّانِيمِ مُ وَيَفْتَخِرُونَ بَهَا، وَمَنْ رَضِي شَيْئًا كَانَ كَمَنْ أَتَاهُ، وَلَى الله شَرِيك الْفَاتِلِ، وَإِنَّا يَقْتُلُهُمُ الْقَائِمُ إِذَا خَرَجَ لِرِضَاهُمْ بِفِعْلِ الْبَائِهِمْ، وَيَفْتَخِرُونَ بَهَا، وَمَنْ رَضِي شَيْئًا كَانَ كَمَنْ اتّناهُ، وَلَوْ الْقُ شَرِيك الْقَاتِلِ، وَإِنَّا يَقْتُلُهُمُ الْقَائِمُ إِذَا خَرَجَ لِرِضَاهُمْ بِفِعْلِ الْبَائِهِمْ. ..." (٢).

هذا فضلاً عن أنَّ أخذ الإمام المهدي الشاق على أصحابه بفقرات متعدِّدة - تقدَّم ذكر النص في ذلك -، والتزامه هو بالزهد وعدم التأثر ببهارج الدنيا وسلطتها، هذا بنفسه كافٍ ليأس ذوي المآرب الملتوية من الحصول على استثناءات لهم، أو الحصول على إجازات بارتكاب المخالفات في تلك الدولة العادلة.

النموذج الثالث: التكافل الاجتماعي (يقضي الدين) مثلاً:

لا يتوقّف التكافل الاجتماعي في دولة الإمام المهدي عند حدود الزكاة وخمس الأموال وزكاة الفطرة، وإنّما تتكفل الدولة قضاء ديون المؤمنين

لأسدي

١. الغيبة للنعماني: ص٢٤، ب١٣، -٢٣.

٢. علل الشرائع: ج١، ص٢٢٩، باب ١٦٤، ح١.



عُلَيْنُ مِهما عظمت أو صغرت، وهذا التطبيق الأخلاقي لا تجده في دولة اليوم، ولن نجده إلَّا في دولة يحكمها المعصوم التَّلْإِ.

فقد روي أنَّ المفضَّلَ قال للإمام الصادق التَّلا: يا مولاي، من ماتَ من شيعتِكم وعليه دينٌ لإخوانه ولأضداده كيفَ يكون؟ قالَ الصادق عليه!: «أوَّلُ ما يبتدئ المهدي الله أنْ يُنادي في جميع العالم: ألا من له عندَ أحدٍ من شيعتنا دَينٌ فليذكره، حتَّىٰ يردَّ الثومةَ والخردلة، فضلاً عن القناطير المُقنطرة من الذهبِ والفضَّةِ والأملاك، فيوفّيه إيّاه»(١).

النموذج الرابع: آداب وأخلاقيات الحرب:

الغاية تبرر الوسيلة... هـو هـدف الكثير مـن الظلمـة في مجـال التخلّـص من أعدائهم، فإحراقُ الأخضر واليابس، وقتل الصغير والكبير، واقع نشاهده في الكثير من الحروب... وقد حفظ لنا التاريخ وثائق سوداء، وأخبرنا بأخرى مثلها تقع في المستقبل.

عن الإمام الصادق عليه: «أَمَّا مَوْلِدُ مُوسَى عليه فَإِنَّ فِرْعَوْنَ لَهَا وَقَفَ عَلَىٰ أَنَّ زَوَالَ مُلْكِهِ عَلَىٰ يَدِهِ، أَمَرَ بإحْضَارِ الْكَهَنَةِ، فَدَلُّوهُ عَلَىٰ نَسَبِهِ، وَأَنَّهُ يَكُونُ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ، وَلَمْ يَزَلْ يَأْمُرُ أَصْحَابَهُ بِشَقِّ بُطُونِ الْحُوَامِل مِنْ نِسَاء بَنِي إِسْرَائِيلَ، حتَّىٰ قَتَلَ فِي طَلَبِهِ نَيِّفاً وَعِشْرِينَ أَلْفَ مَوْلُودٍ، وَتَعَذَّرَ عَلَيْهِ الْوُصُولُ إِلَىٰ قَتْلِ مُوسَىٰ عَلَيْ إِبِعِفْ ظِ الله (تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ) إِيَّاهُ، وَكَذَلِكَ بَنُو أُمَيَّةَ وَبَنُو الْعَبَّاسِ، لَـيَّا وَقَفُوا عَلَىٰ أَنَّ زَوَالَ مُلْكِهِمْ وَمُلْكِ الْأُمْرَاءِ وَالْجَبَابِرَةِ مِنْهُمْ عَلَىٰ يَدِ الْقَائِم مِنَّا، نَاصَبُونَا الْعَدَاوَةَ، وَوَضَعُوا سُيُوفَهُمْ فِي قَتْل آلِ الرَّسُولِ عَلَيْ الْ وَإِبَادَةِ نَسْلِهِ طَمَعاً مِنْهُمْ فِي الْوُصُولِ إِلَىٰ قَتْلِ الْقَائِم، وَيَأْبَىٰ اللهُ عَلَىٰ أَنْ يَكْشِفَ أَمْرَهُ لِوَاحِدٍ مِنَ الظَّلَمَةِ إِلَّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ... (٢٠).

١. بحار الأنوار للمجلسي: ج٥٣، ص٣٤.

٢. كمال الدين وتمام النعمة للشيخ الصدوق: ص٥٥، ب٣٣، ح٥٠.



وجاء في مرسلة المقدسي عن أمير المؤمنين المؤلف في سياق ذكر جرائم السفياني وما يفعله من الفواحش وسفك الدم الحرام، أنَّ الملائكة تضج إلى ا الله تعالىٰ، فيأمر الله تبارك وتعالىٰ جبرئيل بأن ينادي من علىٰ سور مسجد دمشق بأنَّ الفرج والغوث قد جاء لأُمَّة النبي الأكرم عَيِّاللهُ، فقد جاء فيها: «فإذا دخل دمشق اعتكف على شرب الخمر والمعاصي، ويأمر أصحابه بذلك، ويخرج السفياني وبيده حربة، فيأخذ امرأة حاملاً، فيدفعها إلى بعض أصحابه، ويقول: افجر ها في وسط الطريق، فيفعل ذلك ويبقر بطنها، فيسقط الجنين من بطن أُمِّه، فلا يقدر أحد أن يغير ذلك، فتضطرب الملائكة في السياء، فيأمر الله على جبريل عليه فيصيح على سور مسجد دمشق: ألا قد جاءكم الغوث يا أُمَّة محمد، قد جاءكم الغوث يا أُمَّة محمد، قد جاءكم الفرج، وهو المهدي الثياني، خارج من مكة، فأجيبوه ١٠٠٠.

روي أنَّه يبعثُ السفياني جيشاً إلىٰ المدينة، فيأمرُ بقتل كُلِّ من كانَ فيها من بنبي هاشم حتَّيٰ الحبالٰ...(٢).

وهذا أمر رفضه الإسلام أشد الرفض، فكان النبي الأكرم عَيَّا الله يوصى جنوده عندما يرسلهم في مهمة عسكرية فعَنْ أَبِي عَبْدِ الله التَّلِا قَالَ: «كَانَ رَسُولُ الله عَيْنَ يَدَيْه ثُمَّ يَثْعَثَ سَرِيَّةً دَعَاهُمْ فَأَجْلَسَهُمْ بَيْنَ يَدَيْه ثُمَّ يَقُولُ: سِيرُوا بِسْم الله وبالله وفي سَبِيل الله وعَلَى مِلَّةِ رَسُولِ الله لَا تَغُلُّوا ولَا تُمُتَّلُوا ولَا تَغْدِرُوا ولَا تَقْتُلُوا شَدْخًا فَانِياً ولَا صَبِيّاً ولَا امْرَأَةً ولَا تَقْطَعُوا شَجَراً إِلَّا أَنْ تُضْطَرُّوا إِلَيْهَا »(٣).

١. عقد الدرر للمقدسي: ص٩٤.

٢. الملاحم والفتن - السيد ابن طاووس: ص١٢٦، بَاب ١٠٩، ح١٣٠. وهي ضعيفة السند.

٣. الكافي للكليني: ج٥، ص٧٧، بَابُ وَصِيَّة رَسُولِ الله ﷺ وأَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَيْكَ فِي السَّرايَا، ح١.



وعلى هذا المنوال سيكون الإمام المهدي في حروبه ومعاركه، فالأخلاق حاضرة فيها بمعنى الكلمة، حتَّىٰ أنَّه رويَ عن أبي جعفر عليه قال: «يُبايَعُ القائمُ بمكة على كتابِ الله وسُنّةِ رسوله، ويستعملُ على مكة، ثم يسيرُ نحو المدينة فيبلغه أنَّ عاملَه قتل، فيرجعُ إليهم فيقتلُ المقاتلة، ولا يزيدُ على ذلك...»(١).

فالرواية تصرِّح وتؤكِّد علىٰ أنَّه الله لا يُقاتل إلَّا من يُقاتله، وأمَّا غيرهم فإنَّه لا يتعرض لهم البتة، وهذه أخلاق سلسل النبوة وفرع الإمامة...

ومن الآداب أنَّه الله لا يبدأ خصومه بقتال، بل يبدو من بعض النصوص أنَّه يأمر أصحابه بالرجوع التكتيكي أمام العدو(٢)، ولعله من باب إرادة هدايتهم من دون قتال، فيحاول أن يبتعد عن قتالهم، فإذا ما رآهم مصرّين علىٰ قتله وقتاله، فلا مناص من منازلتهم القتال.

فقد جاء في الرواية عن أبي جعفر الملية في سياق حديثه عن تحرُّك جيش الإمام المهدي الملقاة جيش السفياني أنَّه سيتَّخذ طريق النخيلة، قَالَ الله في يَنْتَهِيَ إِلَىٰ مَسْجِدِ إِبْرَاهِيمَ اللهِ بِالنَّخَيْلَةِ، فَيُصَلِّي فِيهِ رَكْعَتَيْنِ، فَيَحُرُجُ إِلَيْهِ مَنْ كَانَ بِالْكُوفَةِ مِنْ مُرْجِئِهَا وَغَيْرِهِمْ مِنْ جَيْشِ السُّفْيَانِيِّ، فَيَقُولُ فَيَحُرُجُ إِلَيْهِ مَنْ كَانَ بِالْكُوفَةِ مِنْ مُرْجِئِهَا وَغَيْرِهِمْ مِنْ جَيْشِ السُّفْيَانِيِّ، فَيَقُولُ فَيَحُولُ فَيَحُولُ كَرُّوا عَلَيْهِمْ »، قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ المَيْلِا: «وَلَا يَجُوزُوا وَالله اَلْخُنْدَقَ مِنْهُمْ خُخْبِرُ» (١٤).

١. بحار الأنوار، العلامة المجلسي: ج٥١، ص٥٠٨.

٢. وهو ما فسره به الجوهري، ففي البحار: ج٥ ص٣٤٦: قال الجوهري: مطاردة الأقران في الحرب حمل
 بعضهم علىٰ بعض يقال: هم فرسان الطراد، وقد استطرد له وذلك ضرب من المكيدة.

٣. ومطاردة الأقران في الحرب: حمل بعضهم على بعض، يقال: هم فرسان الطراد. وقد استطرد له، وذلك ضرب من المكيدة. [الصحاح للجوهري: ج٢، ص٢٠٠].

٤. تفسير العيَّاشي: ج٢، ص٥٥، ح٥٩.



وهـذا أدب مـوروث منه عـن آبائـه الآيلان، فقـد روى الشيخ المفيد قـال: ورام مسـلم بـن عوسـجة أن يرميـه بسـهم فمنعـه الحسـين مـن ذلـك، فقـال لـه: دعني حتَّىٰ أرميـه فـإنَّ الفاسـق مـن عظـاء الجباريـن، وقـد أمكـن الله منـه. فقـال لـه الحسـين الثيلا: «لا ترمـه، فـإني أكـره أن أبدأهـم»(۱).

#### الخاتمة:

إنَّ الدولة المهدوية تمثّل النموذج الأمثل لتحقيق القيم الأخلاقية على أرض الواقع، حيث تتجسَّد العدالة والمساواة في أرقى صورها، ويُطبّق القانون بروح العدل والإنصاف، ومن خلال المبادئ والتطبيقات التي ستُعتمد في هذه الدولة، ستتحقق بيئة اجتهاعية قائمة على التكافل والتسامح والاحترام المتبادل.

إنَّ تحقيق مثل هذا المجتمع المثالي يتطلب جهداً مشتركاً من الأفراد والمؤسسات، بحيث يتم تعزيز الوعي الأخلاقي، وإزالة العقبات التي تعيق تحقيق العدالة، والعمل على نشر ثقافة الخير والإحسان بين الناس. وبذلك، تكون الدولة المهدوية نموذجاً يُحتذى به في إقامة مجتمع فاضل تسوده القيم النبيلة والمبادئ الإلهية السامية.



١. الإرشاد للشيخ المفيد: ج٢، ص٩٦.



## شخصيّات محورية في الحركة المهدوية





#### مقدِّمة:

ورد عن داود بن الحصين، عن أبي بصير، عن الصادق جعفر بن محمد عن آبائه عليه قال: «قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه قال: «قال رسول الله عليه الله عليه الله عليه قال: «قال رسول الله عليه وحيرة حتّى تضل وكنيته كنيتي، أشبه الناس بي خَلقاً وخُلقاً، تكون له غيبة وحيرة حتّى تضل الخلق عن أديانهم، فعند ذلك يقبل كالشهاب الثاقب فيملأها قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً»(۱).

هذه الرواية المسهورة والتأسيسية في القضية المهدوية تشير إلى عدّة نكات، فهي تحدّد اسم الإمام وكنيته وخلقه وخُلُقه وتربطها بالمبدأ الإسلامي الأصيل وهو النبي الخاتم على ، وكذلك الإشارة الواضحة إلى الغيبة باعتبارها مفصلاً تاريخيّاً مركزيّاً يشكّل محور الابتلاء والامتحان لقافلة البشرية، إلّا أنَّ أهم إشارة تشير إليها هي أنَّ الإمام على سيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، لا كما توهم البعض وبني على ذلك الفهم الخاطئ مباني خاطئة، وهي أنَّ الإمام سيملأ الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، في ما الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً، في الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت فللماً وجوراً، وعدم الأستعداد باعتبار أنَّ امتلاء الأرض بالظلم فبدأ ينظّر للانتظار السلبي وعدم الاستعداد باعتبار أنَّ امتلاء الأرض بالظلم والجور هو أمرٌ حتميّ، فبالتالي فلندع ذلك يحصل أو فلنساعد به على بعض

131

١. الشيخ الصدوق - كمال الدين وتمام النعمة: ج١، ص٥١٣.



المبادئ الباطلة، فالمتبادر من عبارة أنّ الإمام يمالاً الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً أنّ واقعة ظُهور الإمام المهديِّ الستْ مشترطةً بحصولِ هذا الظُّلم العام العام المهديِّ العام اللهاء وراً المستشري في كُلِّ مَكانٍ، والمُتبادرُ أنَّ خروجَ الإمام الإمام الحيلا وإنْ كانَ لأجل دَفع هذا الظُّلم والجورُ الذي يُطبقَ الآفاق ويُقيم على أنقاضِه العدل والقسط الشَّامل غيرَ أنَّ ذلك ليسَ هو العِلَّة ويُقيم على أنقاضِه العدل والقسط الشَّامل غيرَ أنَّ ذلك ليسَ هو العِلَّة الفاعليَّة المُقتضية لِقيامِه العدل والقسع العِلَّة الغائيَّة التي يكونُ ظهوره المحمول الفاعليَّة المُقتضية لِقيامِه العبارة ليست بصدد تعليق خروج الإمام الله على حصول الظلم والجور، ولكنها بصدد بيان الوظيفة التي ينهض بها الإمام المهدي على حال خروجه المتزامن مع امتلاء الدنيا بالظلم والجور.

وأمّا نفس خروجه الشريف فإنه مسبب عن مقتضيات وشرائط وارتفاع موانع، ومن جملة مقتضياته حصول الإذن من قبل الله على، ومن جملة شرائطه اكتهال عدة أصحابه وتوفر قواعده الشعبية، ومن جملة ارتفاع موانعه سقوط بعض الأنظمة الطاغوتية.

إِنَّ هـذا الفهـم المغلـوط والخاطئ يشكِّلُ مخالفةً فاضحة لمفاهيـم القرآن التي تدعـو إلى رفض الظلـم، وعـدم الركون إلى الظالمين، قـال الله تعـالى: ﴿وَلا تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ (هـود: ١١٣).

بل إنَّ ذلك يعني تعطيل أهم فرائض الإسلام وأحكامه وتشريعاته، كفريضة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والدعوة إلى الله والجهاد في سبيله، وهي تكاليف عامة لا تختص بزمان دون زمان، أو مكانٍ دون آخر.

علىٰ أنَّ ليس معنىٰ (تمتلئ الأرض ظلماً وجوراً) الواردة في بعض النصوص هو أن تنعدم قيم الحق والتوحيد والعدل علىٰ وجه الأرض، ولا يبقىٰ موضع يُعبد الله فيه، فهذا الأمر مستحيل، وهو علىٰ خلاف سنن الله، وإلّا فهذا نفعل بالروايات التي تصرّح بضرورة توفّر القادة الثلاثمائة وثلاثة



عـشر لحركـة الإمـام علي ، بالإضافـة إلى العـدد الكبـير م الموجودين عند خروجه.

كما أنَّ غيبة الإمام المهدي على بسبب طغيان الشر والفساد والظلم، فكيف يكون طغيان الفساد والظلم شرطاً وسبباً لظهور الإمام علي وخروجه؟ فالمقصود بهذه الكلمة طغيان سلطان الباطل على الحق في الصراع الدائر بين الحق والباطل، من هنا لابُدَّ للإمام ، من أنصار وجنود وقادّة يساهمون علىٰ كلُّ الصعد والمستويات في التمهيد لظهوره المبارك، وفي إنجاح هذه النهضة المهدوية، وقد تحدّثت الروايات عن هؤلاء الأنصار وصفاتهم وأوطانهم، وعددهم، إلَّا أنَّ التأمِّل الحثيث في الروايات الصادرة عن أهل البيت الهيلان ، وخصوصاً في المصادر الأم المتحدِّثة عن القضية المهدوية وحيثيّاتها المختلفة ككتاب (الغيبة) للشيخ الطوسي وللشيخ النعماني وكتاب (كمال الدين وتمام النعمة) للشيخ الصدوق يجد أمامه مجموعةً من الشخصيات الأساسية التي تلعب دوراً محوريًّا في عملية الظهور المبارك للإمام أو في التمهيد له، بـل إنَّ بعضهـا قـد عَـدَّت حركتـه مـن العلامـات الحتميـة للظهـور، ونتيجـةً لأهمية الدور المنوط بها في هذه الحركة نجد البعض قد حاول تطبيقها على " شخصيّاتٍ معاصرة لعبت وما زالت تلعب دوراً مهمّاً في مقارعة الاستكبار وفي التمهيد والانتظار الإيجابي.

في هذا المقال سوف أُسلِّط الضوء على مصطلح (الأبدال) باعتباره إحدىٰ المصطلحات التي وردت بكثرةٍ في الروايات السنية والشيعية وكثر اللغط في تطبيقها على مصاديقها، بحيث يُعدُّ أصحاب الإمام عِينٌ وخصوصاً الشخصيّات الأساسية في حركته أحد أهمّ المصاديق لهذا المصطلح، بالإضافة إلى التركيز على أربع شخصيّات محورية ومهمّة وهي:



١ - الخراساني.

٢ - اليهاني.

٣ - النفس الزكية.

٤ - شعيب بن صالح.

كما سأعرِّج إلىٰ التأسيس القرآني للقضية المهدوية وخصوصاً لجهة الأنصار، بحيث يرى المتأمّل في تفاسير القرآن كثيراً من الروايات التي تؤول آياتٍ مهمّة في القرآن الكريم بالإمام المهدي على وأصحابه وأنصاره.

## أوّلاً: الامام المهدي على وأنصاره في القرآن الكريم:

إِنَّ القرآن الكريم لم يُشِر بشكلِ تفصيلي إلى الأمور التفصيلية التي مرّت أو ستمرّ في حياة الإمام ومسيرته وحركته كولادته وحياته، مواصفاته الشخصية أو غيبته وتفاصيل حركة ظهوره، لأنَّ هذا ليس من وظيفة القرآن، بل من وظيفة السنّة التي تشكّل معه الثقلين اللّذَيْن لا يفترقان، فالقضية المهدوية وكأيّ قضية وظيفة القرآن فيها هي التأسيس والقواعد العامّة ووظيفة السنّة هي التبيين وإكمال الرؤية المنظومية للفكرة.

نعم نجد الروايات تشير إلىٰ سنن معيّنة موجودة لدىٰ الأنبياء وهي عنده ١٠٠٠ الله عند الروايات تشير إلىٰ سنن معيّنة موجودة لدىٰ الأنبياء وهي عنده قال أبو عبد الله عليه: «إنَّ في صاحب هذا الأمر سنناً من الأنبياء: سنَّة من موسيى بن عمران، وسنَّة من عيسي، وسنَّة من يوسف، وسنَّة من محمد (صلىٰ الله عليه وعليهم)، فأمّا سنَّته من موسىٰ فخائف يترقب، وأمّا سنَّته من عيسي فيقال فيه ما قيل في عيسي، وأمّا سنتّه من يوسف فالستر جعل الله بينه وبين الخلق حجاباً يرونه ولا يعرفونه، وأمّا سنَّته من محمد عَلِي فيهتدي مداه ويسسر بسسرته»<sup>(۱)</sup>.

١. بحار الأنوار - العلامة المجلسي: ج١٥، ص٢٢٤.



أمّا موضوع الظهور والاستخلاف فقد أشارت إليه آيات علّة فسّرتها روايات أهل البيت عليه بدولة العدل المهدوي، منها:

أُولاً: قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبُ ورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرثُها عِبادِي الصَّالِحُونَ ﴾ (الأنبياء: ٥).

قال الشيخ الطبرسي عليه في تفسير الآية: ﴿أَنَّ الأَرْضَ يَرثُها عِبادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ قال أبو جعفر التي إ: «هم أصحاب المهدى التي في آخر الزمان»(١). ثانياً: قوله تعالى: ﴿ هُ وَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَىٰ الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴿ (التوبة: ٣٣).

روى الشيخ الصدوق: عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله عليه في قول الله عَلَى: ﴿ هُ وَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِاللهُ دَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (التوبة: ٣٣)، فقال: «والله ما نزل تأويلها بعد، ولا ينزل تأويلها حتَّىٰ يخرج القائم التي إنه فإذا خرج القائم التي لم يبق كافر بالله العظيم، ولا مشرك بالإمام إلّا كره خروجه حتّى لو كان هناك كافر أو مشرك في بطن صخرة لقالت: يا مؤمن في بطني كافر فاكسرني واقتله »(٢).

ثالثاً: قوله تعالىٰ: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْ تَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأُرضِ كَمَا اسْ تَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَـضيٰ لَهُـمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُـمْ مِـنْ بَعْـدِ خَوْفِهِـمْ أَمْناً يَعْبُدُونَـنِي لا يُشْرِكُ ونَ بِي شَيْئاً (النور: ٥٥).

يروي فرات الكوفي في تفسيره: عن السدي، عن ابن عباس الله في قوله تعالىٰ: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ

١. تفسير مجمع البيان - الشيخ الطبرسي: ج٧، ص١١٩.

٢. الحديث في باب النوادر: ج٢، ص ٣٨٦، من كمال الدين وهكذا الأحاديث الآتية.

إِنِي الْأَرضِ ﴾ إلىٰ آخر الآية، قال: نزلت في آل محمد ﷺ، ومنهم المهدي ﷺ (١٠).

كما أنَّه بمبدأ الجري والتطبيق، وموضوع تفسير القرآن بالبطون، كثيرٌ من الآيات يمكن تأويلها بالإمام ، وقد تصل إلى ١٠٠ آية على بعض الآراء.

ثانياً: من هم الأبدال؟

١ – اختلفت الآراء كثيراً حول مصطلح الأبدال، فالبعض اعتبره من خترعات الأمويين لإشغال الناس بهم بدلاً من الأئمة المهلي ، باعتبار كثرة الروايات الواردة في مصادر أهل السُنة حولهم، كها أنَّ أغلب الروايات سواء في المصادر الشيعية أو السنية تذكر أنهم من أهل الشام، كها نجد بعض المتصوّفة قد استخدموا هذا المصطلح كثيراً، فالأبدال عندهم في كلّ زمان يجيطون بالقطب، والقطب يكون واحداً.

من هنا كان لابد من بيان المعنى اللغوي للمصطلح ثم البحث عن مصاديقه في الروايات:

أ - الأبدال لغة : جَمْعُ بَدَلْ وبَدِيل، وهم الزُّهاد، والعُبَّاد، والأولياء المخلصون لله، قال العلامة الطُريحي: الأبدال قوم من الصالحين لا تخلو الدنيا منهم، إذا مات واحد أبدل الله مكانه آخر.

ب - وفي القاموس: الأبدال قوم يقيم الله بهم الأرض وهم سبعون، أربعون بالشام وثلاثون بغيرها، لا يموت أحدهم إلّا قام مقامه آخر من سائر الناس.

ج - وللعلامة الراغب الأصفهاني تفسيرٌ آخر للأبدال حيث يقول: والأبدال قوم صالحون يجعلهم الله مكان آخرين مثلهم ماضين، وقد أنكر بعض الناس وجودهم.

١. تفسير فرات الكوفي: ص٢٨٨-٢٨٩، ح٣ و٦.



ثم يضيف قائلاً: وحقيقته هم الذين بدلوا أحوالهم الذميمة بأحوالهم الحميدة، وهم المشار إليهم بقوله تعالىٰ: ﴿... فَأُوْلِئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَناتٍ...﴾ (الفرقان: ٧٠)(١).

٢ - الأبدال في روايات أهل السنة: إنَّ أهم ما تشير إليه الروايات السنية في موضوع الأبدال:

أ - حديث عبادة بن الصامت: عن عبد الوهاب بن عطاء عن الحسن بن ذكوان عن عبد الواحـد بن قيس عن عبادة بن الصامـت مر فوعـاً: أنـه عَيْنِهُا قال: «الأبدال في هذه الأُمَّة ثلاثون رجلاً، قلوبهم على قلب إبراهيم خليل الرحمن، كلم مات رجل أبدل الله مكانه رجلاً »(٢).

ب - عبادة بن الصامت كذلك: «الأبدال في أُمَّتى ثلاثون بهم تقوم الأرض، وبهم تنصرون وبهم تمطرون (٣٠).

ج - حديث عوف بن مالك مرفوعاً: «الأبدال في أهل الشام بهم ينصرون ومهم يرزقون<sup>(1)</sup>.

د - الحديث الذي يروونه عن الإمام على عليه العلم أهل الشام عند على بن أبي طالب، وهو بالعراق، فقالوا: العنهم يا أمير المؤمنين، قال: «لا، إني سمعت رسول الله [عليه ] يقول: الأبدال بالشام وهم أربعون رجلاً، كلَّا مات رجل أبدله الله مكانه رجلاً، يسقىٰ بهم الغيث وينتصر بهم علىٰ الأعداء، ويصرف عن أهل الشام بهم العذاب»(٥).

١. راجع: مجمع البحرين - العلامة فخر الدين بن محمد الطريحي: ج٥، ص١٩ ٣١ مفردات ألفاظ القرآن - العلامة الراغب الأصفهاني: مادة (بَدَل).

٢. مسند أحمد بن حنبل: ج٥، ص٣٢٢.

٣. الطبراني، المعجم الكبير: ج١٨، ص٥٥.

٤. م، ن، ص، ن.

٥. مسند أحمد بن حنبل: ج١، ص١١٢.



هـ - في حديث يرسله أنس بن مالك: «الأبدال أربعون رجلاً وأربعون امرأة كلَّم مات رجل أبدل الله مكانه رجلاً، وكلَّم ماتت امرأة أبدل الله مكانها ) امر أق (١).

و - عن عطاء بن أبي رباح قال: قال رسول الله عَيْنَ الله عَلَيْنَ «الأبدال من الموالي»(۲).

### ٣ - الأبدال في الأحاديث والروايات الشيعية:

أ - لقد ذُكرت مفردة (الأبدال) في الأخبار والأحاديث الشريفة في مواضع مختلفة، لكن رغم اختلاف مواردها فقد جاءت كلها في مقام المدح والثناء، بحيث يظهر منها أنَّ الأبدال هم أناسٌ يمتازون عن غيرهم بالصلاح والدرجة الإيمانية العالية والرفيعة.

رُوِيَ عن الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه أنَّهُ قال: «قال رسول الله عَيَّا إلله عَيَّا إلله عَد دَعا للمؤمنين والمؤمنات في كل يوم خمساً وعشرين مرة، نَـزَعَ اللهُ الغِـلَّ مـن صـدره، وكَتَبُـه مـن الأبـدال إن شـاء الله»(٣).

## ٤ - مصاديق الأبدال في الروايات:

لدى مراجعة الأحاديث والروايات الواردة فيها نحن بصدد بيانه، ودراستها نجد أنَّ مفردة (الأبدال) استُعملت في الروايات والأحاديث في المعاني التالية:

## الأول: الأئمة المعصومون الهيلا أو خواص أصحابهم:

فقد رُوِيَ عن الخالد بن الهيشم الفارسي أنَّه قال: قلت لأبي الحسن الرضا عليه: إنَّ الناس يزعمون أنَّ في الأرض أبدالاً، فمن هؤلاء الأبدال؟

١. الديلمي، الفردوس: ج١، ص١١٩، ح٥٠٥.

٢. كنز العمال - المتقى الهندي: ج١٢، ص ٤١٧.

٣. الجعفريات - محمّد بن الأشعث الكوفي: ص٢٢٣، باب فضل الدعاء للمؤمنين والمؤمنات.



قال: «صدقوا، الأبدال الأوصياء، جعلهم الله ﷺ في الأرض بَدَلَ الأنبياء، إذ رفع الأنبياء وختمهم محمد ﷺ (١٠).

يعلّق العلامة المجلسي بعد ذكره للرواية السابقة قائلاً: (ظاهر الدعاء المروي من أم داود عن الصادق المليلا في النصف من رجب - حيث قال -: «اللهم صلّ على محمد وآل محمد، وارحم محمداً وآل محمد، وبارك على محمد وآل محمد، كما صليت ورحمت وباركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجمد، اللهم صلّ على الأوصياء والسعداء والشهداء وأئمة الهدى، اللهم صلّ على الأوصياء والسعداء والشهداء وأئمة الهدى، اللهم صلّ على الأبدال والأوتاد والسياح والعباد والمخلصين والزهاد وأهل الجد والاجتهاد»، - إلى آخر الدعاء - يدل على مغايرة الأبدال للأئمة المهليلا، لكن ليس بصريح فيها، فيمكن حمله على التأكيد.

ثم يضيف قائلاً: (ويحتمل أن يكون المرادبه في الدعاء خواص أصحاب الأئمة المالية) (٢٠).

## الثاني: أصحاب الإمام المهدي المنتظر ﷺ:

فقد رَوى طارق بن شهاب عن حذيفة قال: سمعت رسول الله عَيْنَا عند خروج القائم ينادي منادٍ من السماء أيها الناس قطع عنكم مدة الجبارين، وولي الأمر خير أُمَّة محمد، فالحقوا بمكة، فيخرج النجباء من مصر والأبدال من الشام وعصائب العراق رهبان بالليل ليوث بالنهار، كأن قلوبهم زبر الحديد، فيبايعونه بين الركن والمقام»(٣).

وَرُوِيَ عن جابر الجعفي أنَّه قال: قال أبو جعفر عليَّا إذ "يبايع القائم بين الركن والمقام ثلاثمائة ونيف عدَّة أهل بدر، فيهم النجباء من أهل مصر،

١. بحار الأنوار - العلامة المجلسي: ج٢٧، ص٤٨.

٢. بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار الله عمد باقر المجلسي: ج٧٧، ص٤٨.

٣. م،ن، بحار الأنوار: ج٥٢، ص٥٠٣.

# والأبدال من أهل الشام والأخيار من أهل العراق، فيقيم ما شاء الله أن

قيم)(١).

النتيجة: رغم تضارب التطبيقات والأحاديث في موضوع الأبدال، عبر تطبيقها على أهل الشام خصوصاً، وهو ما يظهر أنّه من اختراعات الأمويين، أو دعوى كون الصوفيّة هم من أدخلوا هذا المصطلح، وفي ذلك يقول محمد رشيد رضا في مجلّة المنار: (إنَّ هذه الأحاديث باطلة رواية و دراية، سندا ومتنا، وإنها راجت في الأمة بعناية المتصوفة، وقد ذكرها الحافظ ابن الجوزي في الموضوعات وطعن فيها واحدا بعد واحد...)(٢).

إلا أنَّه في المصادر الشيعيّة يوجد تطبيقات لهذا المصلح بعيداً عن المنهجين المذكورين، فمن هنا يمكن القول بأنَّ أصحاب الإمام الله وفقاً لهذه الروايات هم من أبرز المصاديق لهذا المصطلح الشائك في الورود والاستعمال.

ثالثاً: رجالٌ حول الإمام المهدي عيه:

السيد الخراساني:

#### ۱ - اسمه ونسبه:

السيّد الخراساني أو الهاشمي، أو الحسني كم تعبّر عنه الروايات هو أحد الشخصيّات التي يُعَدُّ قيامها من علامات آخر الزمان، والتي يكون ظهورها في نفس السنة بل والشهر واليوم مع اليماني والسفياني.

وقد اختلفت الروايات في نسبه فبعضها يقول إنّه من أبناء الإمام الحسن عليه والآخر أمّا اسمه ونسبه الحسن عليه والآخر أنّه من أبناء الإمام الحسين عليه أمّا اسمه ونسبه التفصيلي فلم تشِر الروايات بصراحة إليه، نعم بعض الروايات أشارت إلى التفصيلي فلم تشِر الروايات بصراحة إليه،

۱. م، ن، ج٥٢، ص٤٠٣.

٢. محمد رشيد رضا، مجلة المنار: ع٢٧، ص ٧٤٧ - ٧٥٤.



بعـض العلائـم والصفـات الجسـدية الموجـودة في جسـده كوجـود خـال في كفـه اليمنـــي(١).

#### ٢ - حركته ودوره في الظهور:

الأحاديث التي بين أيدينا تربط حركة الخراساني بقائد جيشه شعيب بن صالح وتشير إلى كون هاتين الشخصيتين من أصحاب الإمام المهدي عي، وأنّه ا يظهر ان في إيران قرب ظهوره ويشاركان في حركة ظهوره.

والظاهر من بعض الروايات أنَّ قوَّات جيشها لا تذهب إلى المدينة المنوَّرة أو الحجاز لمساعدة قوَّات الإمام في تلك البقعة، بل تدخل إلى العراق بإعلان ولائها وبيعتها للإمام المهدى ، ثمّ تحتشد القوّات في (بيضاء إصطخر)(٢)، حيث تحدّد روايتان مكان (بيضاء إصطخر) محلاً لتجمع قواته، وهي تعني منطقة بيضاء في إصطخر، إذا خرجت خيل السفياني إلى الكوفة بعث في طلب أهل خراسان، ويخرج أهل خراسان في طلب المهدي، فيلتقبي هو والهاشمي برايات سود على مقدمته شعيب بن صالح. فيلتقى هو وأصحاب السفياني بباب إصطخر فيكون بينهم ملحمة عظيمة، فتظهر الرايات السود وتهرب خيل السفياني. فعند ذلك يتمنى الناس المهدى ويطلبونه (٣).

أمَّا الرواية الثانية: «يبث السفياني جنوده في الآفاق بعد دخوله الكوفة وبغداد، فيبلغه فزعة من وراء النهر من أهل خراسان، فيقبل أهل المشرق عليهم قتلاً فإذا بلغه ذلك بعث جيشاً عظيماً إلى إصطخر فيلتقي هو والمهدي

١. التشريف بالمنن في التعريف بالفتن المعروف بالملاحم والفتن - ابن طاووس: ط١، مؤسسة صاحب الأمر ﷺ، ١٤١٦هـ، ج١، ص١١٧.

٢. اصطخر مدينة قديمة في جنوب إيران في منطقة الأهواز، كانت عامرة في صدر الإسلام، وما زالت آثارها قرب مدينة (مسجد سليان) النفطية.

٣. مخطوطة ابن حمّاد: ص٨٤.

# والهاش والهاش

وأنَّ الإمام المهدي الله يتوجّه بعد تحريره الحجاز إلى هذا المكان ويلتقي بأنصار الخراساني وجيشه، ويخوضون بقيادته معركة هناك ضد السفياني(٢).

علىٰ أنَّ في النفس شيء من هذا المعنىٰ لأنَّ الرواية وحيدة في بابها ومن مصادر غيرنا فضلاً عن ضعف سندها الظاهر.

من الروايات أيضاً التي تتحدّث عن حركة الخراساني أو الرايات السود، ما ورد في مخطوطة ابن حمّاد: (يدخل السفياني الكوفة فيسبيها ثلاثة أيام، ويقتل من أهلها ستين ألفا، ثم يمكث فيها ثمانية عشرة ليلة. وتقبل الرايات السود حتَّىٰ تنزل علىٰ الماء فيبلغ من بالكوفة من أصحاب السفياني نزولهم فيهربون)(١)، حيث يُستظهَر من هذه الرواية أنّ قوات الخراساني تتأخر عن دخول العراق، حيث ورد في رواية عن الإمام الباقر المالي والسفياني يستبقان إلىٰ الكوفة كفرسي رهان، هذا من هنا عليهم الخراساني والسفياني يستبقان إلىٰ الكوفة كفرسي رهان، هذا من هنا وهذا من هنا»(١).

كما أنَّ بعض المحققين يربطون حركته بالرايات السود التي تأتي من خراسان، أو من المشرق، وأنَّه هو قائد هذه الرايات (٥)، نعم بعضهم اعتبر أنَّ قائد تلك الحركة شخصٌ آخر باعتبار أنَّ الوارد فيها تسمية القائد بـ (رجلٍ من

۱. م، ن، ص، ن.

٢. راجع عصر الظهور، الشيخ علي الكوراني، سازمان تبليغات الطبعة الثانية، ١٣٧٩، ترجمه عباس جلالي،
 من ص ٢٤٠ إلى ص٢٤٤.

٣. مخطوطة ابن حمّاد: ص٨٤.

٤. بحار الأنوار، العلامة المجلسي: ج٥١، ص٢٣٢.

٥. راجع عصر الظهور - علي الكوراني: سازمان تبليغات الطبعة الثانية، ١٣٧٩، ترجمه عباس جلالي، ص٢٤٧.



بني هاشم) أو (السيّد الهاشمي) أو (الحسني)، إلّا أنَّه لا مانع من كون كلّ تلك الألقاب والصفات راجعة إلى شخص الخراساني.

إنّ هـذه الرايـات السـود أو الرايـات الخراسـانية سـوف تلعـب دوراً أساسـيّاً في عملية قلب الموازين لمصلحة الإمام وجيشه، وهذا ما نلحظه في الروايات الواردة في مصادر الفريقين، ومنها رواية عن الإمام الباقر عليَّ إذ «كأني بقوم قد خرجوا بالمشرق يطلبون الحق فلا يعطونه، ثم يطلبونه فلا يعطونه، فإذا رأوا ذلك وضعوا سيوفهم على عواتقهم، فيعطون ما سألوا فيلا يقبلونه حتَّىٰ يقوموا، ولا يدفعونها إلَّا إلى صاحبكم (أي المهدي ١٠٠٠) قتلاهم شهداء، أمَّا إني لو أدركت ذلك لأبقيت نفسي لصاحب هذا الأمر (١٠).

## اليهاني:

#### ١ - اسمه ونسبه:

اليانيّ لقبُّ لرجلِ يخرج في آخر الزمان ويعتبر خروجه هذا من العلائم الحتمية لظهور الإمام المهدي على ان الروايات تصرِّح بكون رايته أهدى الحتمية الرايات التي تسبق الظهور المبارك.

وقد شذ البعض بالقول إن المقصود من اليهاني نسبةً إلى اليُمْن أي البركة، وهو خلاف النصوص الكثيرة المعتبرة في كونه من اليمن أو أنَّها مشتقَّة من (أصحاب اليمين).

١. إنَّ هـذا الحديث موجود في المصادر السنية والشيعية - مع الاختلاف في بعض الزيادات والنقائص - ومن أقدم المصادر السنية التي روته أو روت قسمًا منه ابن ماجة في سننه: ٢/ ٥١٨ و ٢٦٩، والحاكم: ٤/ ٤٦٤ و٥٣٥، وابسن حماد في مخطوطته الفتسن ص ٨٤ و٨٥، وابسن أبي شميبة في مصنفه: ١٥/ ٢٣٥، والدارممي في سننه ص ٩٣، ثم رواه عنهم أكثر المتأخرين.

أمًّا في المصادر الشيعية فنجده السيِّد ابن طاووس في الملاحم والفتن: ص ٣ و١١٧، ورواه المجلسي في البحار، ١ ٥/ ٨٣ عن أربعين الحافظ أبي نعيم، الحديث ٢٧ في مجيئه - أي المهدي على - من قبل المشرق. ورويٰ شبيهاً به في: ٧٥/ ٢٤٣.



إلّا أنَّ الأرجح أنَّها نسبةٌ إلى اليَمَن خاصة مع ورود الأخبار بخروج اليماني من اليمن، وهو نص في تعيين موضع خروج اليماني.

ففي حديث طويل عن محمد بن مسلم، قال: دخلت على أبي جعفر الباقر عليه وأنا أريد أن أسأله عن القائم من آل محمد عليه فقال لي مبتدئاً: «يا محمد بن مسلم إنَّ في القائم من آل محمد شبها من الخمسة الرسل... - إلى أن يقول: - وإنَّ من علامات خروجه خروج السفياني من الشام وخروج الياني من السمه من اليمن وصيحة من السماء في شهر رمضان ومناد ينادي من السماء باسمه واسم أبيه...» الحديث (۱).

بالنسبة لاسم الياني فلم تحدده الروايات، نعم في بعضها غير الوارد عن أهل البيت الميل الترديد في كونه حسناً أو حسيناً، وكذلك نسبه فهو غير مصرّح به في الروايات بشكل واضح وصريح، وما نجده في الروايات هو بعض الصفات العامّة له كوصفه بكونه موالياً للإمام على بن أبي طالب الميلا، أو أنّه يدعو إلى الإمام المهدي المنتظر على، أو وصفه بكونه صاحب راية هدى، وكونه من أهل الحقّ ومن اليمن (٢).

## ٢ - زمان ظهوره ودوره في عملية الظهور:

إنَّ المتأمّل في الروايات الواردة في شأن اليهاني يجد أنَّها لا تحدِّد بشكلٍ دقيق بالسنة والشهر زمان ظهوره والبدء بحركته، وكلُّ ما أفادته كونه سيظهر في زمن ظهور الإمام المهدي في وفي السنة والشهر واليوم الذي سيظهر فيها الخراساني والسفياني، وعبرت عنها بأنَّها تتوالىٰ كنظام الخرز، ففي الرواية: في حديثٍ طويل، عن أبي جعفر محمد بن علي الميلاً قال: «حروج السفياني واليهاني واليهاني

١. كمال الدين وتمام النعمة - محمد بن علي بن الحسين الصدوق: تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري،
 مؤسسة النشر الإسلامي التابة لجماعة المدرسين بقم المشرّفة: ١٤٠٥هـ، ج١، ص٣٢٧.

۲. راجع م، ن، ج۱ ص۳۲۸، باب ۳۲.

والخراساني في سنةٍ واحدةٍ، في شهرٍ واحد، في يـوم واحد، نِظَامٌ كنظام الخَرَزِ يتبع بعضه بعضاً، فيكون البأس من كل وجه، ويلُّ لمن نَاواهم، وليس في الرايات رايةٌ أهدى من راية اليهاني، هي راية هدى لأنَّه يدعو إلى صاحبكم، فإذا خرج اليماني حُرّم بيع السلاح على النّاس وكل مسلم، وإذا خرج اليماني فانهض إليه فإنَّ رايته راية هدى، ولا يجلُّ لسلم أن يلتوي عليه، فمن فعل ذلك فهو من أهل النار، لأنَّه يدعو إلى الحقّ وإلى طريق مستقيم (١٠).

#### ٣ - لماذا رايته أهدي الرايات؟

تشير الروايات الواردة عن أهل البيت المالي إلى أنَّ راية الياني هي أهدى الرايات، بل أهدى من راية الخراساني نفسه ومن راياته السود مع ما مرّ من الأوصاف الهامّـة لأصحابها وكونها موصوفة بأنّها راية هدى، وبأنّ قتلاهم شهداء، ومع أنّ معه من يكونون من قيادات جيش الإمام المهدي على وخاصّة أصحابه كشعيب بن صالح.

وللإجابة عن هذا التساؤل ذكر المحقِّقون عدّة أجوبة منها:

أ - أن يكون السبب في ذلك أنَّ الأسلوب الإداري الذي يستعمله اليهاني في قيادت السياسية وإدارة اليمن أصح وأقرب إلى النمط الإداري الإسلامي في بساطته وحسمه، بينها لا تخلو دولة الإيرانيين من تعقيد الروتين وشوائبه، فيرجع الفرق بين التجربتين إلى طبيعة البساطة والقبيلة في المجتمع اليهاني، وطبيعة الوراثة الحضارية والتركيب في المجتمع الإيراني.

ب - أن تكون ثورة اليهاني أهدى بسبب سياسته الحاسمة مع جهازه التنفيذي، سواء في اختياره من النوعيات المخلصة المطيعة فقط ومحاسبته الدائمة والشديدة لهم، وهي السياسة التي يأمر الإسلام ولي الأمر أن يتبعها

١. الغيبة - ابن أبي زينب النعماني: ط١، تحقيق: فارس حسون كريم، منشورات أنوار الهدى - إيران - قم ،۱٤۲۲ هـ، ص۲٦٤، باب ۱۸، ح۱۳.

مع عماله كما في عهد أمير المؤمنين التي إلى عامله في مصر مالك الأشتر (رضوان الله عليه)(١).

إلَّا أنَّ أبرز احتمالين في المقام:

أ - أنَّ راية الياني راية خالصة بولائها للإمام هم، وأنَّ الياني وأصحابه يرون وجوب نصرة الإمام تكليفاً خالصاً لا يشوبه شيء، أي الولاء الكامل والطاعة التامة للإمام هم من قبل الياني وجيشه، هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فإنَّ عقيدة الياني الاثني عشرية وأصحابه الميامين تؤهلهم إلى أن تكون رايتهم أهدى الرايات، في حين سيكون الجيش الخراساني ذا تركيبة لخليط سياسي متنوع تحمل معها توجهات سياسية مختلفة، وأكثرها خطراً هو ذلك التوجه الزيدي الذي يرى في الخراساني أنَّه إمام مفترض الطاعة، وكون كل من قام بالسيف وتصدى فهو الإمام المفترض الطاعة.

وتكون نصرتهم للخراساني بهذا الداعي البعيد عن نصرة الإمام وتأييده، معتقدين أنَّ خروجهم مع الخراساني هو لهذا الداعي وليس لغيره، لذا ورد أنَّ هؤلاء الخليط من الجيش الخراساني سيعارضون الإمام الله ويعترضون عليه وهم الزيدية كما ورد في بعض الروايات.

ورد في نصر رواية أبي عبد الله المليلا إلى أن قال في حال الخراساني الحسني: «ويبايعه - أي المهدي ، الله العسكر الذي مع الحسني إلّا أربعين ألفاً أصحاب المصاحف المعروفين بالزيدية فإنهم يقولون: ما هذا إلّا سحر عظيم، فيختلط العسكر فيقبل المهدي المليلاعلى الطائفة المنحرفة فيعظهم ويدعوهم ثلاثة أيام، فلا يزدادون إلّا طغياناً وكفراً، فيأمر بقتلهم فيقتلون جميعاً ثمّ يقول لأصحابه: لا تأخذوا المصاحف ودعوها تكون عليهم حسرة كما بدلوها وغيروها وحرّفوها ولم يعملوا بها فيها»(٢).

١. راجع عصر الظهور: م، س، ص١٤٣.

٢. بحار الأنوار - العلامة المجلسي: ج٥٣، ص١٦.

إلَّا أن هــذه الروايــة مضافــاً إلىٰ ضعــف ســندها فدلالتهــا ضعيفــة بــها هــو ظاهر.

#### النفس الزكية:

١ - من هو ذو النفس الزكية وما هو نسبه؟

أ - إنَّ المتأمّل في المصادر التاريخية يجد أنَّ مصطلح النفس الزكية يُطلَق على ثلاث شخصيّات:

الأولىٰ: قتيل منطقة تسمّىٰ بأحجار الزيت في المدينة المنوّرة وهو محمد بن عبد الله بن الحسن الذي ثار على الدولة العبّاسية وقد قُتل في عهد المنصور العباسي.

الثانية: هي التي تقتل ذبحاً في الحرم المكي بين الركن والمقام، حين الإعلان بظهور الإمام المهدى على اللهاء

الشخصية الثالثة: هي التي تُقتل في ظهر الكوفة (النجف) مع سبعين آخرين، قبل الإعلان بظهور الإمام المهدي عي.

الشخصية الثانية هي المرتبطة بالإمام وبعملية ظهوره المبارك حيث تحدَّثت الروايات الواردة في علائم الظهور عن خمس علامات من بين مجموعة العلامات بنحو خاصٍّ ومستقلَّ، ومن خلال التركيز على حتميتها أكثر من غيرها.

وقتل النفس الزكية من جملة هذه العلامات الخمسة، حيث يقول الإمام الصادق التيلاء في حديث معتبر: «خَمْسُ عَلَامَاتٍ قَبْلَ قِيَام الْقَائِم، الصَّيْحَةُ وَالسُّفْيَانِيُّ وَالْحَسْفُ وَقَتْلُ النَّفْسِ الزَّكِية وَالْيَانِيُّ وَالْحَسْفُ وَقَتْلُ النَّفْسِ الزَّكِية وَالْيَانِيُّ (١٠).

١. أصول الكافي - محمد بن يعقوب الكليني: دار التعارف للمطبوعات، ج١، ص٢٤٥، ح٢٨٦.



والمفهوم من الروايات أنَّه شخص بريءٌ يقتَل في زمان ومكان خاصّين، منها ما رواه الطوسي في الغيبة: «النفس الزكية غلام من آل محمّد اسمه محمّد بن الحسن يُقتَل بالا جرم والا ذنب... »(١).

أمَّا اسمه فقد جاء في بعض الأحاديث أنَّ اسمه محمَّد، فقد ورد عن الإمام الباقر الله في رواية أنَّه قال: «اسْمُهُ مُحَمَّدُ بْنُ الحَسَنِ»، عن محمّد بن مسلم الثقفي، قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن على الباقر عليها يقول: «القائم منّا منصور بالرعب، مؤيّد بالنصر تُطويٰ له الأرض وتظهر له الكنوز، يبلغ سلطانه المشرق والمغرب، ويظهر الله على به دينه على الدين كلُّه ولو كره المشركون، فلا يبقي في الأرض خراب إلّا قد عمّر، وينزل روح الله عيسي المشركون، بن مريم الما فيصل خلفه، قال: قلت [في بعض النسخ: (خلفه، فقلت)]: يا بن رسول الله متى يخرج قائمكم؟ قال: إذا تشبَّه الرجال بالنساء، والنساء بالرجال،... وقتل غلام من آل محمّد عَيَّا الله بين الركن والمقام، اسمه محمّد بن الحسن النفس الزكية (٢).

وفي رواية عن الإمام الصادق عليَّ قال: «وَقَتْلُ غُلَام مِنْ آلِ مُحَمَّدٍ بَيْنَ الرُّكْنِ وَاللَّهَامِ، اسْمُهُ مُحَمَّدُ بْنُ الْحَسَنِ النَّفْسُ الزَّكِية "").

حسب ما تصرّح به الروايات الواردة عن النبي وأهل بيته الهيك أنَّ النفس الزكية يعود بالنسب إلى قريش وتحديداً إلى رسول الله محمد عَيْلِيُّهُ، وأنَّه من عقب الإمام الحسن المجتبئ عليه - على نسخة - كما تشير الروايات، اسمه:

١. الغيبة - محمد بن الحسن الطوسى: م، س، ص٤٨٤.

۲. م، ن: ص٤٦٤.

٣. معجم أحاديث الإمام المهدي ﷺ - علي الكوراني: ص٤٩٣، الرواية ١٠٦٣، ط١، انتشارات مؤسّسة المعارف الإسلامية، ١٤١١هـ، قم؛ نقالاً عن مختصر إثبات الرجعة: الرواية ١٨.



محمَّــد بــن الحســن، يقتــل بـــلا جــرم ولا ذنــب، فــإذا قتلــوه لم يبــق لهــم في الســـاء عاذر، ولا في الأرض ناصر، فعند ذلك يبعث الله قائم آل محمّد»(١).

#### ٢ - زمان ومكان ظهوره، وسبب استشهاده:

أ - تفيد الروايات أنَّ مكان ظهور النفس الزكية هو مكَّة المكرَّمة، أمَّا الزمان فتحدِّده الروايات بأنَّه سيسبق ظهور الإمام المهدي المنتظر علي بخمس عـشرة ليلة، فـرُوي عـن أبي عبد الله عليه الله عليه «ليس بين قيام القائم وبين قتل النّفس الزكية إلّا خس عشرة ليلة "(٢).

#### ب - سبب استشهاده:

تشير الروايات إلى استشهاد النفس الزكية في الحرم المكّي، وبالتحديد بين ركن الكعبة ومقام إبراهيم عليه وأنَّه سوف يستشهد ذبحاً في بيت الله الحرام - ومن المرجَّح أنَّ الجهة القاتلة هي التي بيدها السلطة في الكعبة في وقت الظهور - والسبب في ذلك هو أداؤه لدوره في الحركة المهدوية وهو أن يكون رسولاً للإمام المهدي على الأهل مكّة وكل المسلمين عبر قراءته لبيان إعلان ظهور الإمام المهدى ، بحيث تقول الرواية: عن أبي بصير عن الإمام الباقر علي في حديث طويل:

«... يقول القائم لأصحابه: يا قوم إنَّ أهل مكّه لا يريدونني، ولكنّي مرسِل إليهم لأحتج عليهم بما ينبغي لمثلى أن يحتج عليهم، فيدعو رجلاً من أصحابه فيقول له: امض إلى أهل مكَّة فقل: يا أهل مكَّة، أنا رسول فلان إليكم، وهو يقول لكم: إنّا أهل بيت الرحمة، ومعدن الرسالة والخلافة، ونحن ذرية محمّد وسلالة النبيِّين، وإنّا قد ظُلمنا واضطُهدنا وقُهرنا، ابتُزَّ منّا

١. الغيبة، الشيخ الطوسي، ص١٧١.

٢. الغيبة للطوسي: م، ن، ص٥٤٥، باب علائم ظهور الحجة، حديث رقم ٤٤٠.

حقّنا منذ قُبِضَ نبيُّنا إلى يومنا هذا، ونحن نستنصر كم فانصر ونا، فإذا تكلَّم هذا الفتى بهذا الفتى بهذا الكلام أتوا إليه فذبحوه بين الركن والمقام، وهي النفس الزكية، فإذا بلغ ذلك الإمام قال لأصحابه: ألا أخبر تكم أنَّ أهل مكّة لا يريدوننا...»(۱).

#### شعيب بن صالح:

#### ۱ - اسمه ونسبه:

الظاهر من التأمّل في الروايات أنَّ شعيباً بن صالح قد يكون المعني به رجلٌ من عرب إيران أو من بني تميم وهو يقود جيش الخراساني حال اقتحامه العراق لإنقاذ شيعة العراق من بطش السفياني، وقد ذكرت له الروايات بعض المواصفات الجسدية ككونه كوسج أي أكوس اللحية، وكذلك ورد في نفس الموضع أنَّه رجل ربعة أسمر مولى لبني تميم، خفيف شعر اللحية وكذلك أنَّه شاب قوى أصفر الوجه (٢).

## ٢ - دوره في عملية الظهور:

تفيد الروايات أنَّ دور شعيب بن صالح يبدأ بعد أن يبلغ السفياني الكوفة ويقتل فيها مقتلة عظيمة بحيث يخرج كقائد من قادة جيش الخراساني من خراسان علىٰ رأس خمسة آلاف، راياتهم سود وثيابهم بيض، فتلتقي الرايات السود بالسفياني بباب اصطخر، فيكون بينهم ملحمة عظيمة، ويهرب حينها خيل السفياني بباب اصطخر، فيكون بينهم ملحمة عظيمة، ويهرب حينها خيل السفياني بباب اصطخر،

ولكنها رواية من مصادر غيرنا وضعيفة.

17.

١. بحار الأنوار - محمد باقر المجلسي: م، س، ج٥٦، ص٧٠٣، الرواية ٨١.

٢. الملاحم والفتن: م، س، ب٩٨، ص٥٣ و٥٤.

۳. م، ن: ج۱، ص۱۱۵.

الشيخ علي كويتم

#### الخاتمة:

١ - لا شكّ أنَّ القضية المهدوية بكلّ متعلّقاتها - سواء لجهة المفاهيم المرتبطة بها أو ما يتعلّق بنفس الإمام، وولادته وحياته، ووجوده وغيبته بالإضافة إلى حركته ومرتكزاتها، وأنصارها، وأعدائها - هي من القضايا الجديرة بالبحث العلمي وتسجيل الإضاءات المعرفية حولها لما لها من دورٍ في تحديد مستقبل البشرية المتعبة وخلاصها وهمومها وآلامها وآمالها، فقد أناط الله بالإمام هي أعظم مهمّة وهي أن يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما مُلِئت ظلماً وجوراً، وقد سلّطتُ الضوء في هذه المقالة على هذه الشخصيّات الأربعة وبيّنت أهم معالمها، وهذا لا يُلغي ضرورة البحث في كلّ القضايا التي أشرت إليها والتأسيس المفاهيمي العميق والدقيق لها.





## فتن آخر الزمان وأساليب المواجهة (فتنة السفياني أنموذجاً)





#### مقدمة:

الحمد لله رب العالمين على عظيم مننه، وسوابغ آلائه، وأفضل الصلاة والسلام على المبعوث رحمة للأنام البشير النذير والسراج المنير محمّد بن عبد الله، وعلى آله الطيبين الطاهرين، الذين جعل الله تعالى شأنه التمسك بهم أماناً من الضلالة، ونجاة من الهلكة.

خلق الله سبحانه عالم الوجود بموجب نظام دقيق، وقوانين صارمة يسير على وفقها، ووضع لحياة الإنسان في الدنيا سُنناً ونواميس محكمة تتسم بالاطِّراد في جميع الأزمنة، يقول تعالى: ﴿ سُنَّةَ اللهِ الَّيِ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ ﴾ (الفتح: ٣٣)، وتتسم أيضاً بالشمول لعامة الأُمم، يقول سبحانه: ﴿ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ ﴾ (الأحزاب: ٢٢)، كها تتسم بالثبات وعدم التغيُّر والتخلُّف، يقول تعالى: ﴿ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأُوَّلِينَ فَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللهِ تَعْويلاً ﴾ (فاطر: ٣٣).

ومن السنن الإلهية المطردة في حياة الإنسان سُنَّة الابتلاء والامتحان والاختبار بالفتن المتعددة، يقول تعالى: ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرَكُوا أَنْ يَقُولُوا

المُنَّا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ﴾ (العنكبوت: ٢)، وذلك بغرض تمييز المؤمنين الصادقين من الأدعياء الكاذبين، يقول سبحانه: ﴿فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ

الْكَاذِبِينَ﴾ (العنكبوت: ٣).

إنَّ هذه الفتن تختلف في طبيعتها وشدة تأثيرها على الناس عموماً، والمؤمنين على نحو الخصوص، فمنها عام يشمل أكثر الدول وأغلب الأُمم، ومنها خاص يقتصر تأثيره على بعض البلدان والشعوب.

ومن أشد الفتن الخاصة وأعظمها خطراً على المؤمنين في آخر الزمان فتنة السفياني الذي يسبق خروجه ظهور القائم بفترة غير طويلة، لما سيترتّب عليه من افتتان كثير من المسلمين به، بل وحتّى بعض ضعيفي العقيدة من المؤمنين.

وإنَّ تجنب الوقوع في شراك فتنة السفياني يتطلَّب تحلي المؤمنين بالوعي والبصيرة للتمكُّن من تجاوز ظاهر ما يواجهونه، والرؤية النافذة لواقع حركته، بنحو يحول دون خطئهم في تشخيص ضلال وانحراف هذه الحركة، حتَّىٰ وإنْ تمَّت تغطيتها بغلاف من الخير والصلاح يموِّه علىٰ الناس حقيقتها، ويمنع فاقدي البصيرة من رؤية واقعها، إذ سيرىٰ ذووا البصيرة من المؤمنين ما تضمره حركته من الباطل رغم محاولات ستره بغشاوة من الحق، الأمر الذي سيعصمهم من التورط بالدخول فيها.

وتجدر الإشارة - هنا - إلى عدم تعرُّض البحث إلى التقييم السندي للروايات الواردة فيه؛ وذلك لسبين:

الأوَّل: أنَّه تقرَّر في علم الأصول أنَّ معنى حجية الخبر الظني هو التعبد بمضمونه مع غض النظر عن احتال عدم مطابقته للواقع، وهذا إنَّا يأتي في روايات الأحكام، والروايات الواردة في البحث ليست من هذا القبيل.



الآخر: أنَّه يمكن القول باعتبار عدد غير قليل من الروايات المرتبطة بموضوع الفتن بناءً على حجية الخبر الموثوق الصدور، لتوفرها على القرائن المفيدة للوثوق بالصدور، وإن كانت ضعيفةً بناءً على حجية خبر الثقة. والله من وراء القصد، وهو الهادي إلى سواء السبيل.

تمهيد: الفتنة: مفهومها، سُننيَّتها، أنواعها:

أوَّلاً: مفهوم الفتنة:

الفتنة في اللغة، مصدر من فَتَنَ، وتُجمع على: فِتَن وفِتْنات.

قال الأزهري: جُماع معنى الفتنة في كلام العرب: الابتلاء، والامتحان. وأصلها مأخوذ من قولك: فَتنتُ الفضة والذهب، أذبتها بالنار ليتميز السرديء من الجيد، ومن هذا قول الله كَالَّ: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَىٰ النَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾ (الذاريات: ١٣)، أي: يحرقون بالنار(١١).

وعليه فمفهوم الفتنة يُعبر عن الامتحان أو الاختبار الشديد الذي يتعرض له الإنسان، وقد يتسبب في إضلاله، وصرفه عن الحق إلى الباطل.

## ثانياً: الفتنة سُنَّة إلهية:

من سُن الله تعالىٰ الجارية علىٰ الإنسان في حياته الدنيا التي لا تقبل التغيير أو التبديل سُنَّة الابتلاء والاختبار، ويؤكد القرآن الكريم أن ذلك واقع في هذه الأمة كما وقع في الأُمم السابقة، يقول تعالىٰ: ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ۞ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكاذِبِينَ ﴾ (العنكبوت: ٢-٣)، إذ تدل الآية صراحة إلىٰ أن سُنَّة الله تعالىٰ جرت بابتلاء المؤمنين واختبارهم من أجل تمييز الصادقين عن مدعى الإيهان.

١. تهذيب اللغة: ١٤/ ٢٩٦ - ٢٩٧.

ا ثالثاً: أنواع الفتن:

14

ثمة نوعان من الفتن التي يواجهها المؤمن في حياته، هما:

الأولى: فتنة الشهوات، وهي الابتلاء بها يميل إليه طبع الإنسان من الشهوات المادية، والتي تتمثل في جمع الأموال، ومعاشرة النساء، والاستكثار من الأولاد، والتسلط على الآخرين، وغير ذلك، قال تعالىٰ: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَواتِ مِنَ النِّساءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَناطِيرِ الْمُقَنْظِرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعِامِ وَالْحُرْثِ ذلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُّنْيا﴾ (آل عمران: ١٤)، ويـؤدِّي اتِّبـاع المؤمـن للشـهوات الماديـة - مـن دون تحديدهـا بالشرعـي منهـا - إلى ا خروجه عن خط الإيان إلى الفسق، الأمر الذي قد يستلزم حصول اختلال في عقيدته.

الأخرى: فتنه الشبهات، وهي الابتلاء بمواجهة الإنسان حركات وتيارات يختلط فيها الحق بالباطل بنحو يصعب عليه التمييز بينها، نتيجة ضعف عقيدته، وعمه بصبرته، وخاصة إذا ترافقت مع هوي النفس، قال أمير المؤمنين عليَّا إِ: «وَإِنَّهَا سُمِّيَتِ الشُّبْهَةُ شُبْهَةً لأَنَّهَا تُشْبِهُ الحَقَّ، فَأَمَّا أَوْلِياءُ الله فَضِيَاؤُهُمْ فِيهَا اليَقِينُ، وَدَلِيلُهُمْ سَمْتُ الْمُدَىٰ، وَأَمَّا أَعْدَاءُ الله فَدُعَاؤُهُمُ الضَّلالُ، وَدَلِيلُهُم العَمْي ١٤٥٥، وتكمن خطورة وقوع المؤمن في هذه الفتنة أنها تتسبب في حصول انحراف في عقيدته، فيسير في سبل الضلال والباطل. والمراد من الفتنة في هذا البحث النوع الثاني، وهي فتنة الشبهات.

#### الغفلة عن بداية الفتنة:

إنّ من أخطر ما تتميز به فتنة الشبهات أنها تبدأ من غير أن يلتفت الناس إليها، إذ لا يرون فيما يجرى أنَّه فتنة يتوجَّب عليهم الحذر من الوقوع فيها، بل يرون أنَّها حدث عابر كغيره يحصل في فترة من الزمن وينتهي، وأنَّ موقفهم



منه هـو يقتضيـه العقـل السـليم، فينزلقـون شـيئاً فشـيئاً إليهـا، فـلا يشـعرون إلّا وقد أصبحوا في وسط الفتنة، تتقاذفهم أمواجها إلى حيث يريد مثيروها.

وقد أوضح الإمام أمير المؤمنين عليه إنّ كثيراً من الناس يغفلون عند بداية قيام الفتنة، فإذا هدأ غبارها وانطفأت نارها التفتوا إليها، إذ قال السُّلان "إِنَّ الفِتَنَ إِذَا أَقْبَلَتْ شَبَّهَتْ، وَإِذَا أَدْبَرَتْ نَبَّهَتْ، يُنْكَرْنَ مُقْبِلَاتٍ، وَيُعْرَفْنَ مُدْبِرَاتٍ، يَعُمْنَ حَوْمَ الرِّيَاحِ، يُصِبْنَ بَلَداً، وَيُخْطِئْنَ بَلَداً" (١).

المطلب الأول: الأساليب العامة لمواجهة الفتنة:

يمكن تلخيص أهم الأساليب العامة لمواجهة الفتنة في الآتي:

أوَّلاً: الصبر وعدم الانجرار إلى مزالق الفتنة:

إِنَّ على المؤمن أن لا يتسرَّع في اتِّخاذ الموقف عند بداية نشوب الفتنة، وأن يستعين بالصبر حتَّىٰ تُسفر له عن حقيقتها، وقد ورد عن أمير المؤمنين التلا قوله: «كُنْ فِي الفِتْنَةِ كَابْن اللَّبُونِ، لَا ظَهْرِ فَيُرْكَبَ، ولَا ضَرْع فَيُحْلَبَ»(٢)، أي إنَّه يجب علىٰ المؤمن أن يكون في ظرف الفتنة كصغير الناقة الذي لا يتجاوز عمره السنتين، لا يصلح للركوب عليه، ولا لأخذ اللبن منه، إذ لا طاقة له على حمل راكبه، كما أنه لم يصل إلى سن البلوغ فيدر ضرعه اللبن.

## ثانياً: اتِّباع القيادة الرشيدة:

يمكن أن يؤدّي عدم اتّباع المؤمن للقيادة المؤهلة لتولي أمور الأُمَّة في ظرف الفتنة إلى سقوطه فيها، فمع وجود قيادة رشيدة فهي من تقع على عاتقها مسؤولية تشخيص المسار الصحيح في ظروف الفتنة، وهذا ما يعود بالمصلحة على الأُمَّة، إذ يُجنبها الفشل في الاختبار، والوقوع في مزالق الفتن.

١. نهج البلاغة: خ٩٣: ١٣٧.

٢. نهج البلاغة: ك١: ٢٩٤.



وبخلاف ذلك ما لو تصدي أشخاص غير مؤهلين لقيادة الأُمَّة فإنَّه سينجم عنه وقوع الأُمَّة في فتن مختلفة بما يؤدي إلى ضياع البلاد، وانحراف

فقد ذهب الإمام الحسين عليه إلى كربلاء وليس معه إلَّا اثنان وسبعون شخصاً من أهل بيته وأصحابه ليواجه الآلاف من جيش الأعداء، ومع أن ظاهر الأمر يقتضي عدم الإقدام على مثل هذه المواجهة، لوضوح أن النتيجة الحتمية هي خسارة هذه المعركة، ولكن عند وجود قائد يُقدِر أن النتائج البعيدة التي ستترتب على المواجهة ستكون أكثر أهمية من التضحيات التي سيقدمها، وأن ذلك سيحفظ مستقبل الدين والأمة، ولدى هذا القائد المقدرة على تحمل مسؤولية هذا الأمر، وعنده الاستعداد لتقديم كل ما تتطلّبه المعركة من تضحيات جسيمة، فإن اتِّباع المؤمنين لهذا القائد سيحول دون وقوعهم في الفتنة، ويمنع فشلهم في الاختبار، وهو ما حصل بالفعل في كربلاء، فقد حُفِظ الدين بفضل تضحيات الإمام الحسين عليه والثلة الطيبة من أهل بيته وأصحابه الذين اتبعوا قيادته للمعركة فأدركوا معه الفتح.

## ثالثاً: استعمال القوة في مواجهة الفتنة:

يتطلّب الوقوف بوجه الفتنة في بعض الأحيان اللجوء إلى القوة، لدرء خطرها عن عامة المؤمنين، وهذا ما أشار قوله تعالىٰ: ﴿ وَقَاتِلُوهُ مُ حَيَّىٰ لا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ لِللهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة: ١٩٣)، وغيره مما فيه دلالة على وجوب الوقوف بوجه الفتنة، وعدم السكوت عنها، والسياح بوقوع عامة الناس فيها، لأن الضرر المترتّب عليها أعظم من النضر رالمترتِّب على القتال، وجاء في خطبة للإمام أمير المؤمنين عليُّلاِّ عن فتنة اتِّباع الجمل: «فَمَا وَجَدْتُنِي يَسَعُنِي إِلَّا قِتَالْهُمْ أَوِ الجُحُودُ بِمَا جَاءَ بِهِ



مُحَمَّدٌ عَيَّا أَهْ وَنَ عَلَيَّ مِنْ مُعَاجِّهُ القِتَالِ أَهْ وَنَ عَلَيَّ مِنْ مُعَاجِّهِ العِقَابِ، وَمَوْتَاتُ الدُّنْيَا أَهْ وَنَ عَلَيَّ مِنْ مُوْتَاتِ الْآخِرَةِ»(١)، ولهذا واجه أمير المؤمنين عليه رؤوس الفتنة في زمانه بحزم شديد، ولم يتوان عن مقاتلتهم.

وسيأتي في المطلب الثالث التعرض إلى أساليب أخرى لمواجهة الفتنة.

المطلب الثاني: فتن آخر الزمان، وعوامل الوقوع فيها:

أولاً: كثرة الفتن في آخر الزمان:

تواجه الأُمَّة عامة والمؤمنون خاصة الكثير من الفتن كلما اقتربنا أكثر من عصر ظهور الإمام صاحب الأمر في والتي تؤدي إلى غربلة مدَّعي الالتزام بطريق الحق، وتمييز المؤمنين الصادقين المتمسكين بما جاء به أئمة الهدى من آل محمد المهام عن سواهم ممن يدَّعون التمسك بهديهم، وهذا ما أكدت عليه الكثير من الروايات، منها:

وعن محمد بن منصور الصيقل، عن أبيه، قال: كنت أنا والحارث بن المغيرة وجماعة من أصحابنا جلوساً وأبو عبد الله عليه يسمع كلامنا، فقال لنا: «في أيِّ شيءٍ أنْتُمْ؟ هَيْهاتَ هيْهاتَ، لا والله لا يكونُ ما تَحُدُّونَ إليهِ أعْيُنكُمْ حتَّى تُعَرْبَلُوا، لا والله لا يكونُ ما تَحُدُّونَ إليهِ أعْيُنكُمْ حتَّى تُحَصُوا، لا والله

١. نهج البلاغة: خ٥٤: ٩١.

٢. غيبة الطوسي: ١/ ٣٣٦ - ٣٣٧ (٢٨٣).

لا يكونُ ما تمُ دُونَ إليهِ أَعْيُنكُمْ حتَّىٰ تُمَيَّزوا، لا والله ما يكونُ ما تمُ دُونَ إليهِ أَعْيُنكُم حَتَىٰ يَشْقىٰ مَنْ أَعْيُنكُم وَلَيْ اللهِ اللهِلْمُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

قوله: «حتَّىٰ يشقیٰ مَنْ يشقیٰ» يعني أنَّ الغاية من الغربلة والتمحيص والتمييز هي أن يقاسي الشقاء مَنْ علم الله أن مآله بسوء اختياره هو الشقاء، فيسقط في الفتنة، و «يسعد مَنْ يسعد» وينعم بالسعادة مَنْ علم الله أن خاتمة أمره بحسن اختياره هي السعادة، فينجو من الفتنة.

وعن مهزم بن أبي بردة الأسدي، وغيره، عن أبي عبد الله عليه الله المثيلا أنه قال: «وَالله لَتُكُسَّرُنَّ تَكُسُّرُ الزُّجَاجِ، وَإِنَّ الزُّجَاجِ لَيُعَادُ فَيَعُودُ كَمَا كَانَ، وَالله لَتُكَسَّرُنَّ تَكُسُّرُ النُّجَاجِ اللهَ يَعُودُ كَمَا كَانَ، وَوَالله لَتُعَرْبَلُنَ، وَوَالله لَتُعَرْبَلُنَ، وَوَالله لَتُعَرْبَلُنَ، وَوَالله لَتُعَرْبَلُنَ، وَوَالله لَتُعَرِّبَلُنَ، وَوَالله لَتُعَرِّبَلُنَ، وَوَالله لَتُمَدَّلُنَ ، وَوَالله لَتُمَدَّلُنَ ، وَوَالله لَتُعَرِّبَلُنَ، وَوَالله لَتُمَدَّلُنَ ، وَوَالله لَتُمَدَّلُنَ ، وَوَالله لَتُمَدَّلُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

قوله: «لتكسرن تكسر الفخار» يدل على أن مَنْ يفشل في الابتلاء من المؤمنين، سيسقط في الفتنة وقد لا يمكنه تدارك الأمر، والعودة إلى سبيل الحق والهداية، وفي هذا تعبير عن مدى خطورة الوقوع الفتنة. و(صَعَّرَ كفه) أي: صَغَّرَها، في إشارة إلى قلّة مَنْ يبقى على الحق بعد الغربلة والتمييز والتمحيص.

## ثانياً: عوامل الوقوع في فتن آخر الزمان:

من الواضح أن الفتن الواقعة في هذه المرحلة تختلف عن سواها في أنها لا تقتصر على عامة أفراد الأُمَّة، بل تشمل حتَّىٰ خاصة المؤمنين، إذ سيعمل أعداء الأمة على استغلال بعض العوامل للتسبب في فتنتهم بها يؤدي إلى اختلال عقيدتهم، ولعل من أهمها:

١. غيبة النعماني: ١/ ٢١٥.

14.

٢. غيبة النعماني: ١/ ٢١٣.



(۱) استعجال المؤمنين تحقق الفرج بظهور صاحب الأمر ، والغفلة على تقدير الله تعالى للأمور، وأن الظهور لا يتحقق إلّا حين يريد الله سبحانه تحققه.

وقد وردت الإشارة إلى هذا المعنى في كثيرٍ من أحاديث أهل البيت الملك :

فعن أبي المرهف قال: قال أبو عبد الله عليّه: «هَلَكَتِ اَلْحَاضِينُ»، قُلْتُ: وما المَحَاضِير؟ قَالَ: «الله عليه عَلِيُونَ، وَنَجَا اَلْقُرِّبُونَ، وَثَبَتَ الحِصْنُ عَلَىٰ قُلْتُ: وما المَحَاضِير؟ قَالَ: «الله تَعْجِلُونَ، وَنَجَا اَلْقُرِّبُونَ، وَثَبَتَ الحِصْنُ عَلَىٰ الْحُعْنَ عَلَىٰ مَنْ أَثَارَهَا، وَإِنَّهُمْ أَوْتَادِهَا. كُونُوا أَحُلاسَ بُيُوتِكُمْ، فَإِنَّ الغَبْرَةَ [خ: الفِتْنَةَ] عَلَىٰ مَنْ أَثَارَهَا، وَإِنَّهُمْ لاَ يُرِيدُونَكُمْ بِحَاجَةٍ [خ: بجائِحَةً] إِلاَّ أَتَاهُمُ اللهُ بِشَاغِلِ لِأَمْرٍ يَعْرِضُ هَمُ مُ" (١٠).

قوله: «المحاضير» جمع المُحَضير، وهو المتعجل، والمراد: المستعجلون للظهور. و«المُقرِّبون» بكسر الراء المشددة، الذين يقولون إن الفرج قريب، تصديقاً منهم بقوله تعالىٰ: ﴿إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيداً ۞ وَنَراهُ وَرَيباً ﴾ (المعارج: ٦-٧)، بل ويعملون علىٰ تقريب الفرج عن طريق السعي إلىٰ توفير ما يتعلق بهم من شروط الظهور. و«ثبت الحصن علىٰ أوتادها» يحتمل أن المراد منه: استقرت دولة المخالفين علىٰ أسسها التي قامت عليها، فلا تزول إلّا حين تنقضي أيامها التي قدَّرها الله تعالىٰ بحكمته، يشهد لذلك ما روي عن حماد بن عمرو وأنس بن محمد، عن أبيه، عن جعفر بن محمد، عن آبائه المنظي في وصية النبي عَيْلُ لعلي النبي الله قال: «يا علي، إن إزالة الجبال عن أمواسي أهون من إزالة مُلكِ لم تنقض أيامه) (٢).

وقوله: «كونوا أحلاس بيوتكم» أي: الزموا بيوتكم لا تفارقوها، من قولهم: حَلِسَ بالمكان حَلساً: لزمه. والمراد: عدم الانجرار إلى الفتنة بها يتسبب في الفشل في الابتلاء، والخروج عن سبيل الهدى إلى الضلال. و(الغبرة أو الفتنة

١. غيبة النعماني: ١/ ٢٠١.

٢. وسائل الشيعة: ١٥/ ٥٣.

المراث ال

14

على من أثارها) إن ضرر الفتنة يعود على مَنْ يُثيرها بشكل أكبر من تضرر غيره بها، كما أن مثير الغبار يتضرر به أكثر من غيره. و (لا يريدونكم بحاجة أو بجائحة إلّا أتاهم الله بشاغل) يدل على أنه كلما عقد أعداء المؤمنين العزم، ودبروا أمراً من أجل القضاء عليهم واستئصالهم، أوجد الله تعالى بقدرته سبباً ينشغل به هؤلاء الأعداء عنكم، فلا يتم لهم ما أرادوا ودبروا في مصداق لقوله سبحانه: ﴿إِنَّ اللهَ يُدافِعُ عَن الَّذِينَ آمَنُوا﴾ (الحج: ٣٨).

وعن عبد الرحمن بن كثير قال: كنت عند أبي عبد الله عليه الدخل عليه مهزم، فقال له: جعلت فداك أخبرني عن هذا الأمر الذي ننتظر، متى هو؟ فقال: «يَا مهزمٌ، كَذَبَ الوَقَاتُونَ، وَهَلَكَ المُسْتَعْجِلُونَ، وَنَجَا المُسَلِّمُونَ»(١).

قوله: (الوقاتون) هم الذين يحددون وقتاً معيناً لظهور الإمام المهدي هذه و (المستعجلون) هم المتعجلون لظهوره الشريف قبل الوقت الذي عينه الله تعالىٰ لذلك، و (المُسَلِّمون) هم الذين سلّموا لأمر الله تعالىٰ فيما يُقدِّره من تحقق الفرج في الوقت الذي يريده سبحانه.

(۲) انتشار دعوات الإصلاح المزيفة، سيتّخذ أعداء الأُمَّة من شعارات الإصلاح مدخلاً لإيقاع المؤمنين في ضلالات الفتن، نظراً إلىٰ انتشار الفساد في الأرض، وسيعملون علىٰ إيجاد كثير من التيارات والحركات التي تدَّعي الإصلاح، وتُظهر ارتباطها بالإمام المهدي في بنحو من الأنحاء، بهدف التشويش علىٰ عقيدة عامة المؤمنين فيه بوصفه المصلح الذي أراد الله تعالىٰ أن يستقيم حال الأُمَّة والبشرية جمعاء علىٰ يديه، وخاصة عندما يتبيَّن - ولو بعد حين - بطلان هذه التيارات والحركات، إذ سيفقد المؤمنون الثقة بكل مَنْ يدعو إلىٰ الإصلاح في الأُمَّة.

۱. الكافي: ۱/ ۳۶۸.



(٣) كثرة أدعياء المهدوية، أو الارتباط بالإمام المهدي ، إذ سيعمل

الأعداء على استغلال انتظار المؤمنين لتحقق العدل على يد الإمام المهدي هذه فيطرحون قادة وحكاماً يسيرون بالعدل في الأمة، ويعملون بالحق ليوهموا المؤمنين بأن ذلك ليس حكراً على المهدي هذه من آل محمد الميلاء، بها قد يؤدي إلى أن يتجه الكثير منهم إلى رفض حركته، بل والوقوف بوجهه، كونهم قد عاشوا في ظل ولاة صالحين، وحكام عدول، واستقامت على أيديهم أمور معاشهم، ومن ثَمَّ يرون أن تغييرهم يتسبب في وقوع ضرر كبير عليهم.

المطلب الثالث: فتنة السفياني، وأساليب مواجهتها:

## أولاً: فتنة السفياني:

لقد حذر رسول الله عَيْنَ من وقوع فتن بعده، وخص منها فتنة السفياني، وبيّن عَيْنَ أَنّها آخر الفتن، فقد روى عبد الله بن مسعود: قال لنا رسول الله عَيْنَ عَيْنَ الله عن المدينة، وفتنة رسول الله عَيْنَ : «أحذركم سبع فتن تكون بعدي: فتنة تُقبل من المدينة، وفتنة بمكة، وفتنة تُقبل من الممن، وفتنة تُقبل من المشرق، وفتنة تُقبل من المشرق، وفتنة من بطن الشام، وهي فتنة السفياني»(۱).

وفي حديث آخر عنه عَيْنُ: «لتأتينكم بعدي أربع فتن؛ الأولى: يُستَحلُّ فيها فيها الدماء، والثانية: يُستَحلُّ فيها الدماء والأموال، والثالثة: يُستَحلُّ فيها الدماء والأموال والفروج، والرابعة: صلّاء عمياء مُطبقة، تمور مور السفينة في البحر حتَّىٰ لا يجد أحدُ من الناس منها ملجاً، تطير بالشام، وتغشىٰ العراق، وتخبط الجزيرة يدها ورجلها، يُعرك الأنام فيها البلاء عرك الأديم، لا يستطيع من الناس يقول: مَهُ مَهُ، لا ترفعونها من ناحية إلّا انفتقت من ناحية ألتا النحري، المناحية أخرى، (٢).

١. الفتن: ٢٨.

۲. الفتن: ۲۸.

المرود والمرادة

1人

وقوله: (صاء عمياء مطبقة): يعني أنّها فتنة لا تستمع إلى طلب إطفاء نارها، ولا تبصر مَنْ يقع عليه شررها وضررها، كناية عن خروجها عن السيطرة، كما أنّها شاملة تحيط بالناس من كل جانب. و(تمور مور السفينة): تتحرّك بهم بقوة جيئة وذهاباً كما تتأرجح السفينة التي يتقاذفها موج البحر. و(تطير بالشام): يكون موضع بدء تحرك هذه الفتنة من بلاد الشام. و(تغشىٰ العراق): يشمل تأثيرها أرض العراق بحكم اتصال أرض الشام والعراق، وارتباط أهلها ببعضها. و(تخبط الجزيرة يدها ورجلها): يتوسع أثرها حتَّىٰ وارتباط أهلها ببعضها، وإيقاف تحركها، والتكرار للتأكيد والمبالغة. و(عرك الأديم): تضرب جزيرة العرب بقوة. و(لا يستطيع من الناس يقول: مه مه): لا يتمكّن أحدٌ من تهدئتها، وإيقاف تحركها، والتكرار للتأكيد والمبالغة. و(عرك الأديم): دلك الجلد بشدة عند دبغه، وفيه دلالة علىٰ شدة الابتلاء، وصعوبة الامتحان، بنحو لا يتمكن من تجاوز هذه الفتنة إلّا أقل القليل من المؤمنين. و(لا ترفعونها من ناحية إلّا انفتقت من ناحية أخرىٰ): كلما حاول بعضٌ استئصالها، أو إخماد نارها من جهة، اضطرمت من جهة غيرها.

ولعل وجه تخصيص هذه الفتنة بالذكر دون سائر الفتن نابع من كونها من أخطر الفتن التي تواجهها الأُمَّة في آخر الزمان، إذ سينخدع فاقدو الوعي والبصيرة حتَّىٰ من بعض المؤمنين بالسفياني، ويسقطون في فتنته، وذلك نتيجة اتباعه أسلوب التمويه على الناس بالتظاهر بالزهد في الملبس والمأكل، وإظهار العدل في الرعية، وعدم الاستئثار بالأموال دونهم، بل سيعمد إلى بذلها لهم، لاستهالتهم إلى جانبه، بخلاف سبرة مَنْ سبقه من الحكام.

فعن أبي عبد الله التيلا في حديث له عن السفياني: «وهذا الملعون يُظهر الزهد قبل خروجه، ويتقشف، ويتقنع بخبز الشعير، والملح الجريش، ويبذل الأموال، فيجلب بذلك قلوب الجُهَّال والأرذال، ثم يدّعي الخلافة، فيبايعونه،



ويتبعهم العلماء الذين يكتمون الحق، ويظهرون الباطل، فيقولون: إنّه خير أهل الأرض»(۱).

وفي كلام طويل لأمير المؤمنين عليه في السفياني: «... وإنه ليعدل فيه السفياني: «... وإنه ليعدل فيه حتَّىٰ يقول القائل: والله ما كان يقال فيه إلَّا كذب. والله إنهم لكاذبون، لو يعلمون ما تلقى أُمَّة محمد عَلَيْ منه ما قالوا ذلك ...»(٢).

ورغم ما ذكرنا من شدّة خطورة فتنة السفياني إلَّا أنَّ ذلك لا ينبغي أن يكون سبباً لسيطرة الخوف واستيلاء الهلع على قلوب المؤمنين، فقد أخبرنا أئمة أهل البيت البيل بأن ضرره على المخالفين سيكون أزيد منه على المؤمنين، وأنه في بداية تحركه ينشغل بهم عن المؤمنين مما يعطى الفرصة للمؤمنين للحذر منه، وتهيئة ما يلزم لتجاوز أو تقليل ضرره عليهم، كما أخبروا أنَّ مدة فتنته لن تكون طويلة، فعن محمد بن مسلم، قال: سمعت أبا جعفر الباقر عليَّا إ يقول: «... فَأَبْشِرُوا ثُمَّ أَبْشِرُوا بِالَّذِي تُريدُونَ، أَلَسْتُمْ تَرَوْنَ أَعْدَاءَكُمْ يَقْتَتِلُونَ فِي مَعَاصِي الله، وَيَقْتُلُ بَعْضُهُمْ بَعْضاً عَلَىٰ الدُّنيَا دُونَكُم، وَأَنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ آمِنُونَ في عُزْلَةٍ عَنْهُمْ. وَكَفَي بِالسُّفْيَانِيِّ نِقْمَةً لَكُمْ مِنْ عَدُوِّكُمْ، وَهُو مِنَ العَلامَاتِ لَكُمْ، مَعَ أَنَّ الفَاسِقَ لَوْ قَدْ خَرَجَ لَكَثْتُمْ شَهْراً أَوْ شَهْرَيْن بَعْدَ خُرُوجِهِ لَم يَكُنْ عَلَيْكُمْ بَأْسٌ حتَّىٰ يَقْتُلَ خَلْقاً كَثِيراً دُونَكُمْ»، فقال له بعض أصحابه: فكيف نصنع بالعيال إذا كان ذلك؟ قال: «يَتَغَيَّبُ الرِّجَالُ مِنْكُمْ عَنْهُ، فَإِنَّ حَنَقَهُ وَشَرَهَهُ إِنَّهَ هِ يَ [خ: هـو] عَلَىٰ شِيعَتِنَا، وَأُمَّا النَّسَاءُ فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ بَأُسُ إِنْ شَاءَ اللهُ تَعَالَىٰ». قيل: فإلىٰ أين مخرج الرجال، ويهربون منه؟ فَقال: «مَنْ أَرَادَ مِنْهُمْ أَنْ يَخْرُجَ يَخْرُجْ إِلَىٰ المَدِينَةِ، أَوْ إِلَىٰ مَكَّةَ، أَوْ إِلَىٰ بَعْضِ البُلْدَانِ»، ثم قال: «مَا تَصْنَعُونَ بِاللَّدِينَةِ؟! وَإِنَّهَا يَقْصُدُ جَيْشُ الفَاسِقِ إِلَيْهَا، وَلَكِنْ عَلَيْكُمْ بِمَكَّةَ،

١. مختصر كفاية المهتدى لمعرفة المهدى: ١/ ٢١٧.

٢. عقد الدرر في أخبار المنتظر: ١٥٩.

## فَإِنَّهَا جَعْمَعُكُمْ، وَإِنَّمَا فِتْنتُهُ حَمْلُ امْرَأَةٍ: تِسْعَةُ أَشْهُرٍ، وَلَا يَجُوزُهَا إِنْ شَاءَ اللهُ ١٠٠٠.

ثانياً: أساليب مواجهة فتنة السفياني:

مضافاً إلى ما تقدم من الأساليب العامة لمواجهة الفتن يمكن مواجهة هذه الفتنة بالآي:

أ - الوعي والبصيرة بطبيعة مشروع السفياني، وعدم الانخداع بالشعارات التي يرفعها، وما يقوم به من أعال من أجل استهالة الناس وحتَّىٰ الشيعة إلىٰ جانبه، بإظهاره العدل والإنصاف معهم، وقد روي عن أمير المؤمنين عليَّلا: «وَاعْلَمُوا أَنَّهُ مَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مُحُرُجاً مِنَ الفِتَنِ، وَنُوراً مِنَ الظُّلَم»(٢).

و(اللوابس): الأمور المبهمة التي تحصل نتيجة عدم وضوح حقيقتها، وغياب القدرة على تمييز الحق من الباطل فيها، وهذا تعبير آخر عن الفتنة، فإنّه إذا عَلِم الإنسان بطبيعة العصر وأهله، وعرف ما يجري حوله من أحداث زال ما يشوبها من إبهام، واتّضح واقع الأمور، وحقيقة الفتن، وتجلّت له الأهداف البعيدة منها، وكان قادراً على تجاوزها، دون أن يناله شيء من ضررها.

ب - التمسك بها كان يعتقد به المؤمنون من وجود إمام غائب من آل محمد عَيْلًا يظهره الله تعالى في آخر الزمان، وأنّه الذي سيملأ الأرض قسطاً وعدلاً، وأنّ إصلاح حال الأُمّة وسائر العباد والبلاد لن يكون على يد شخص غيره.

١. غيبة النعماني: ١/ ٣٠٩.

٢. نهج البلاغة: خ١٨٣: ٢٦٦.

٣. الكافي: ١/ ٢٧.



فعن عبد الله بن سنان، قال: دخلت أنا وأبي على أبي عبد الله التلافقال: «كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا صِرْتُمْ فِي حَالٍ لا يَكُونُ فِيهَا إِمَامٌ هُدًى، وَلاَ عَلَمٌ يُرَىٰ فَقَال: «كَيْفَ أَنْتُمْ إِذَا صِرْتُمْ فِي حَالٍ لا يَكُونُ فِيهَا إِمَامٌ هُدًى، وَلاَ عَلَمٌ يُرَىٰ فَلَا يَنْجُو مِنْ تِلْكَ اَخْيْرَةِ إِلاَّ مَنْ دَعَا بِدُعَاءِ الْغَرِيقِ»، فقال أبي: هذا والله البلاء، فكيف نصنع - جُعلت فداك - حينت في؟ قال: «إِذَا كَانَ ذَلِكَ وَلَنْ تُدْرِكَهُ فَتَمَسَّكُوا بِهَا فِي أَيْدِيكُمْ حَتَّى يَصِحَّ لَكُمُ الْأَمْرُ»(۱).

وعن الحارث بن المغيرة النصري، عن أبي عبد الله عليه عند قلت له: إنا نُرَوَّىٰ بأنَّ صاحب هذا الأمر يُفقد زماناً، فكيف نصنع عند ذلك؟ قال: «تمسكوا بالأمر الأول الذي أنتم عليه حتَّىٰ يبيّن لكم»(٢).

وعن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله عليِّ أنه قال: «يَأْتِي عَلَىٰ النَّاسِ وَعن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله عليِّ أنه قال: «يَأْتِي عَلَىٰ النَّاسِ زَمَانٌ يُصِيبُهُمْ فِيها سَبْطَةٌ يَأْدِزُ العِلْمُ فِيها كَمَا تَأْدِزُ الحَيَّةُ فِي جُحْرِهَا، فَبَيْنَمَا هُمْ كَذِلِكَ إِذْ طَلَعَ عَلَيْهِم نَجْمٌ»، قلت: في السبطة؟ قال: «الفَتْرَةُ»، قلت: فكيف نصنع فيها بين ذلك؟ فقال: «كُونُوا عَلَىٰ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يُطْلِعَ اللهُ لَكُمْ نَجْمَكُمْ هُا».

وقوله: «تمسكوا بها في أيديكم» و «تمسكوا بالأمر الأول» و «كونوا على ما أنتم عليه» يدل على وجوب تمسك المؤمنين بأصول دينهم التي وصلت إليهم من أئمة آل البيت المهير ، وعدم تزلزل عقيدتهم بها كانوا يؤمنون به - قبل أن تأتي الفترة التي يُطمس فيها العلم - من وجود إمام منتظر غائب بأمر الله تعالى ، ومعنى (يأرز) بكسر الراء: يرجع ، أي يطوى العلم ويطمس بعد انتشاره وذيوعه ، كناية عن انتشار الجهل في الأمة . والأحاديث المتقدمة تدل بنحو غير مباشر على تحذير المؤمنين من أن يتسبب انحسار العلم وشيوع

١. غيبة النعماني: ١/ ١٥٩.

٢. غيبة النعماني: ١/ ١٦٠.

٣. غيبة النعماني: ١/ ١٦٠.

الجهل في انحراف عقيدتهم، والتورط بتصديق كل مَنْ يدَّعي أنَّه المهدي الذي بشَّر به النبي عَيِّل والأئمة الميلا إلى أن يستيقنوا من تحقق ظهوره.

وقد ورد ما يدل على ضرورة الاستمرار على الاعتقاد بإمامة المهدي من آل محمد الله عَلَيْ قبل ظهوره المبارك فيها رُوي عن رسول الله عَلَيْ من قوله: «طُوبي لَمِن أَدْرَكَ قائِم أَهُ لِ بَيْتي وَهُ وَ يَأْتَمُ بِهِ فِي غَيْبَتِهِ قَبْلَ قِيامِهِ، وَيَتَوَلَىٰ أَوْلِيَاءَهُ، وَيُعادِي أَعْداءَهُ، ذَلِكَ مِن رُفَقَائِي، وَذَوِي مَودَّتِي، وَأَحْرَمُ أُمَّتِي عَلَيَ يَومَ القِيامَةِ» (١).

ج - التمسك بالقرآن الكريم، واتباع ما يأمر وينهى عنه، والعمل بأحكامه، والأخذ بها نطق به مِنْ توتي أولياء الله تعالى، ومعاداة أعدائه.

فعن أبي عبد الله عليه عن أبيه، عن آبائه عليه أفال: «قال رسول الله عليه أبي عبد الله عليه الفرآن فإنه الله عليه أبي الفرآن فإنه شافع مشفع، وماحل مصدق...» الحديث (٢).

قوله: "إذا التبست عليكم الفتن» في الدين بعدي بافتراء المفترين، وانتحال المبطلين، "كقطع الليل المظلم» في كونها مظلمة سوداء لا يهتدي فيها الإنسان إلى سبيل الحق، "فعليكم بالقرآن» فالزموا العمل بأحكامه التي نطق بها، ولا تتعدّوه، "فإنه شافع مشفّع» لمن عمل با فيه، ولم يتركه إلى غيره، مقبول الشفاعة، "وماحل مصدق» محكل به: إذا سعى به إلى السلطان، أي إن القرآن يسعى بمن لا يتبع ما فيه إلى الله على، فيصدقه الله في سعايته.

ووجه إرجاع الناس إلى القرآن عند وقوع الفتن الملتبسة التي يتداخل فيها الباطل مع الحق، نتيجة إلباس أئمة الضلال الباطل لبوس الحق، أمران:

١. كهال الدين: ١/ ٢٨٦.

۲. الكافي: ۲/ ۹۹٥.



الأول: إن القرآن هو الثقل الأكبر الذي لا يفترق عن الثقل الأصغر المنتمثل بعترة النبي عَلَيْ الله الأصغر المنتمثل بعترة النبي عَلَيْ أَهُ إذ تواتر عنه عَلَيْ قوله: «إِنِّي تَارِكُ فِيكُمْ الثَّقَلَيْنِ مَا إِنْ مَسَكْتُمْ بِهَا لَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّىٰ مَا يَنْ مَسَكْتُمْ بِهَا لَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّىٰ الله وَعِتْرَتِي أَهْلُ بَيْتِي، وأَنَّهُ مَا لَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّىٰ الله وَعِتْرَتِي أَهْلُ بَيْتِي، وأَنَّهُ مَا لَنْ يَتَفَرَّقَا حَتَّىٰ يَكُودَا عَلَيَ الحَوْضَ (۱).

وفي قوله على النه المسكتم بها لن تضلوا» دلالة واضحة على أنَّ التمسك بالقرآن وحده دون العترة ليس عاصهاً من الضلال، بل إن العاصم منه هو التمسك بها معاً، أي إنَّ إرجاع النبي عَلَيْ إلى القرآن عند التباس الفتن هو إرجاع إلى العترة للأخذ بهديها، ولهذا فكلها ازداد التزام المؤمن بها في القرآن ازداد تمسكه بأئمة العترة الميلي .

الشاني: إنَّه ميزان يمكن به التمييز بين الحق والباطل، فبمقدار الالتزام بها فيه يعرف المؤمن أن هذه الراية راية هدى أو ضلال، وأن تلك الدعوة دعوة رشاد أو انحراف، فيكون القرآن سبباً في عصمته من الوقوع في الفتنة.

وعن الحارث الأعور قال: دخلت على أمير المؤمنين المثير فقلت: يا أمير المؤمنين المثير المؤمنين، إنّا إذا كنّا عندك سمعنا الذي نشد به ديننا، وإذا خرجنا من عندك سمعنا أشياء مختلفة مغموسة، ولا ندري ما هي. قال: «أوقد فعلوها»؟ قال: قلت: نعم. قال: «سمعت رسول الله عني يقول: أتاني جبرئيل، فقال: يا محمّد، ستكون في أمتك فتنة .قلت: في المخرج منها؟ فقال: كتاب الله، فيه بيان ما قبلكم من خبر، وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل، مَنْ وليه من جبارٍ فعمل بغيره قصمه الله، ومَنْ التمس الهدى في غيره أضله الله، وهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو الصراط في غيره أضله الأهوية، ولا تُلبسه الألسنة»(٢).

١. وسائل الشيعة: ٢٧/ ٣٤.

۲. تفسير العياشي: ۱/ ۳.



وعن الخشاب، رفعه قال: قال أبو عبد الله عليه إلا والله لا يرجع الأمر والخلافة إلى آل أبي بكر وعمر أبداً، ولا إلى بنبي أمية أبداً، ولا في ولد طلحة والزبير أبداً، وذلك أنهم نبذوا القرآن، وأبطلوا السنن، وعطلوا الأحكام، وقبال رسبول الله ﷺ: القبرآن هيدي من الضلالية، وتبيبانٌ من العمي، واستقالةٌ من العثرة، ونورٌ من الظلمة، وضياءٌ من الأحداث، وعصمةٌ من الهلكة، ورشـدٌ من الغوايـة، وبيانٌ من الفتن، وبـلاغٌ من الدنيا إلى الآخرة، وفيـه كمال دينكم، وما عدل أحدُّ عن القرآن إلَّا إلى النار»(١).

د - التوجه إلى الله سبحانه وتعالى بالدعاء بتثبيت القلب على الإيان، وعدم الانحراف في العقيدة عند وقوع الفتن، فعن عبد الله بن سنان، قال: قال أبو عبد الله عليه الله عليه (سَتُصِيبُكُمْ شُبْهَةُ فَتَبْقُونَ بِلا عَلَم يُرَى، وَلا إِمَام هُ لَكُي ، وَلا يَنْجُو مِنْها إِلَّا مَنْ دَعَا بدُعَاءِ الغَريقِ »، قلت: كيف دعاء الغريق؟ قال: «يَقُولُ: (يَا اللهُ، يَا رَحْمَنُ، يَا رَحِيمُ، يَا مُقَلِّبَ القُلُوب، ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَىٰ دِينِكَ) »، فقلت: يا الله، يا رحمن، يا رحيم، يا مقلب القلوب والأبصار، ثبت قلبي على دينك، قال: «إِنَّ اللهَ عَلَى مُقَلِّبُ القُلُوبِ وَالأَبْصَارِ، وَلَكِنْ قُلْ كَمَا أَقُولُ لَكَ: يَا مُقَلِّبَ القُلُوب، ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِكَ »(٢).

وعن زرارة قال: سمعت أبا عبد الله عليه إلى يقول: «إِنَّ لِلْغُلام غَيْبَةً قَبْلَ أَنْ يَقُومَ»، قال: قلت: ولم؟ قال: «يَخَافُ»، وأومأ إلى بطنه، ثم قال: «يَا زُرَارَةُ، وَهُو الْمُنتَظَرُ، وَهُو الذِي يُشَكُّ في ولا دَتِهِ، مِنْهُمْ مَن يَقُولُ: مَاتَ أَبُوهُ بلا خَلَفٍ، وَمِنْهُم مَنْ يَقُولُ: حَمْلُ، وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ: إِنَّهُ وُلِدَ قَبْلَ مَوْتِ أَبِيهِ بسَنتَيْن وَهُ وَ الْمُنتَظَرُ، غَيْرَ أَنَّ الله عَلَى يُحِبُّ أَنْ يَمْتَحِنَ الشِّيعَة، فَعِنْدَ ذَلِكَ يَرْتَابُ

۱. الكافي: ۲/ ۲۰۰ – ۲۰۱.

۲. كمال الدين: ۱/ ۳۸۰.

الْمُطِلُونَ يَا زُرَارَةً». قال: قلت: جُعلت فداك إن أدركت ذلك الزمان أي شيء وَ الْمُوْكُونُ فَيُ أعمـل؟ قـال: «يَـا زُرارَةُ إِذا أَدْرَكْـتَ هَـذَا الزَّمَـانَ فَـادْعُ بِهـذَا الدُّعَـاءِ: (اللَّهُــمَّ عَرِّفْنِي نَفْسَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي نَفْسَكَ لَمْ أَعْرِفْ نَبِيَّكَ، اللَّهُمَّ عَرِّفْنِي رَسُولَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي رَسُولَكَ لَمْ أَعْرِفْ حُجَّتَكَ، اللَّهُمَّ عَرِّفْنِي حُجَّتَكَ فَإِنَّكَ إِنْ لَمْ تُعَرِّفْنِي حُجَّتَكَ ضَلَلْتُ عَنْ دِينِي)» ... الحديث(١).



١. الكافي: ١/ ٣٣٧.

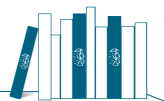


# الدرس المهدوي بين الأهمية وآليات التخصص

(أهمية البحث عن القواعد المهدوية وتدوينها والاعتماد عليها في ضبط المسائل المتعلقة بالمهدوية)



الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي



#### تهيد:

في هذا البحث سنسلط الضوء على جانب وزاوية من زوايا الاهتهام بهذه العقيدة من خلال ما نُعبر عنه بـ (الدرس المهدوي)، ولعله لا مُبالغة إذا قلنا بضرورة الاهتهام بالعقيدة المهدوية لبيان ركائزها وقواعدها، بل والتفرعات المترتبة عليها، فهذا الاهتهام يسهم كثيراً في رفع جملة من الشبهات المثارة حولها، بل قد يقتلع جملة منها من جذورها.

نحاول في هذا الصدد التنقيب عن القواعد العامة والفرعية للمهدوية والتأصيل لبعضها والتفريع على أخرى، بعد فرزها وضبطها وتبويبها ومن شم القيام بعملية تدوينها كقواعد عامة أو فرعية من أجل ضبط المسائل المهدوية، حيث وجدت من خلال متابعات طويلة ومتواصلة ولأعوام عديدة قاربت السروية) عاماً، أنَّ هذه القواعد مذكورة في كتب أعيان الطائفة تَنْشُ كما ستطلع عليه في بيان جملة وافرة منها في هذا البحث، ولكنها متناشرة في الغالب هنا وهناك، بل ووجدت البعض منها مطوياً ومغلفاً بعبارات معقدة وبصياغات قديمة قد يصعب على غير المتمرس الالتفات إليها بعنوان قاعديتها، ووجدت بعضها الآخر مدرجاً في بطون مسائل ومباحث قد تكون ولأوَّل وهلة بعيدة عن البحث المهدوي، وهذا ما يحتاج إلى جهد مضاعف ولفترة زمنية ليست

بالقليلة من أجل إخراجها من الكتب، وهذا هو الداعي الأوَّل والأخير من وراء طرح العنوان المتقدم (الدرس المهدوي) بالمعنى الذي سيأتي بيانه، من ﴾ أجل تقعيد التفريعات وضبطها بضبط أصولها، وتفتيق ما يصلح للإثراء منها وإدراج كل صنف منها وما يلحقه من تفريعات في فصله الخاص به وعلىٰ غرار علوم مقاربة كعلم القرآن والحديث والكلام والأصول.

لا أبالغ في القول: إنَّ الاهتهام بالدرس المهدوي بالمعني الآتي وبشكل تخصصي، يعطى للدارسين قدرة التغلب على الكثير من صعاب هذه العقيدة وعدم الانجرار وراء بعض المنزلقات التي وقع فيها جملة ممن خاضها بغير تخصص وضبط لقواعدها.

كما ويعطي - بتراكم الخبرة وامتلاك القدرة على ضبط القواعد والإحاطة ما بعد تبويبها - قابلية عالية للدارسين في الالتفات إلى التوسعات والتفريعات التي يصح الخوض فيها وإدراجها في العقيدة المهدوية وتلك التي تندرج في غيرها.

فكما أنَّ الاهتمام بالدرس الأصولي أوجب توسعاً كبيراً في علم الأصول، وبرزت من خلال هذا الاهتهام الواسع، الكثير من المسائل التي كانت مطويةً في بطون الكتب، وتفرع على الدرس الأصولي - والذي استغرق العمل عليه العشرات من السنين، بل المئات، من الدرس والتدريس والمباحثة والتأليف والكتابة والاهتمام - الكثير من المسائل العميقة والدقيقة، والتي أثرت وأثّرت بدورها على مسائل الفقه وبيان الأحكام الشرعية، بل على مسائل علم التفسير وعلم الكلام والحديث لوجود ترابط على مستوى الغرض بين هذه العلوم بل وتداخل في عدد غير قليل من المسائل.

فكذا الاهتمام بالدرس المهدوي سينعكس على العقيدة المهدوية بشكل مؤثر وواضح، كما انعكس الاهتمام بعلم الأصول بالبيان المتقدم، وكما انعكس الاهتهام بالتفسير ودراسة علوم القرآن على إثراء هذا العلم، بل وسينعكس



على الكثير من المسائل المتفرعة على قواعد المهدوية العامة من قبيل اللقاء وبالحجة المنظية في زمن الغيبة وحكم التسمية له النظية وطريقة نصرته في غيبته وما يتفرع عليها من انتظاره وآليات التعامل مع علامات ظهوره وهل يصح تطبيقها، وكالجهاد في زمن الغيبة ومسألة حرية الأديان في زمن الظهور وحقيقة الرجعة وسعة دائرة صلاحيات الفقهاء في عصر الغيبة الكبرى، وفي الجانب الاقتصادي والمالي من جهة الأنفال والزكاة والخمس وغيرها الكثير مما ستطلع عليه في الجملة من خلال هذا البحث.

لاشك في وجود صعاب، بل عقبات عديدة ومختلفة على مستوى الاثبات والثبوت في هكذا عمل، ولكن اقتحام هذا الجانب له إيجابيات كثيرة - لا تكاد تخفى على من اشتغل بالمسائل المهدوية، وسيأتي الإشارة إلى بعضها في طيات الكلام الآتي - تدعو إلى خوض غار هذا البحث، وكيفها كان فهي ماولة متواضعة في هذا الطريق الطويل، نسأله تعالى التوفيق لإتمامها بلطف ورعاية مولانا عليه .

#### فصول البحث:

الفصل الأوَّل: تعريف الدرس المهدوي وبيان أنحاء التلقي التخصصي، في عدة نقاط.

الفصل الثاني: تدوين وضبط القواعد العامة التي ينبغي الاشتغال عليها في عدة نقاط.

الفصل الثالث: البحث التطبيقي وبيان تطبيق القواعد العامة على المسألة المهدوية، في عدة محاور تشتمل كل واحدة منها على عدة نقاط.

الفصل الأوَّل: تعريف الدرس المهدوي وأنحاء التلقي التخصصي، في نقاط شكاث:

النقطة الأولى: تعريف الدرس المهدوي: المقصود من الدرس المهدوي



هـو تلقـي المعلومـات المتعلقـة بالمهدويـة بطريقـة تخصصيـة، مـن خـلال تفريـع النتائج في المسألة المهدوية على عدة قواعد مدونة سلفاً ويصح الرجوع إليها والاعتماد عليها في حكم المسألة المهدوية، وهذا التلقى يتنوع في أساليبه و أنحائه.

النقطة الثانية: أنحاء التلقى للمعلومات المهدوية: لتلقى المعلومات المهدوية بطريقة الدرس المهدوي عدة أنحاء وهي:

النحو الأوَّل: الدرس التقليدي أو ما يقوم مقامه: هذا هو النحو المتعارف عليه في الحوزات العلمية - وهو العمدة في البناء التخصصي في العلوم الدينية - حيث يجتمع الطلبة في مجلس الدرس مع أستاذ معين، ويتبعون الطريقة المعتادة من قراءة النصوص، والاستهاع إلى شرح الأستاذ، ومن ثم المناقشة حول المادة المطروحة، إلى أن يمتلك التلميذ القدرة العلمية في المادة المدروسة بحسب المنهج المعد مسبقاً، وبالكيفية المعروفة والمتداولة في التدريس وإن اختلفت بعض طرق تدريسها.

النحو الثانى: جلسات المباحثة: في هذا النحو، يجتمع عدد من الطلبة، أهل الكفاءة والقدرة العالية على فهم النصوص والمفاهيم - خاصة ممن تجاوزوا مراحل متقدمة في الدراسة الحوزوية - ليناقشوا فيها بينهم مجموعة من النصوص والمتون المتعلقة بالعقيدة المهدوية - من المصادر التي سنشير إليها - في جلسات نقاشية يتم فيها تبادل الأفكار والنقاشات العميقة.

الهدف هو بناء التخصص في العقيدة المهدوي لدي كل فرد من أفراد هذه المجموعة من خلال الجهد الجماعي، ولكن مع ضرورة أن يكون لدى المشاركين اهتمامات مشتركة وتقارب فكرى، إلى جانب الالتزام ببذل جهد واسع للوصول إلى فهم معمق للهادة المطروحة، وتحت إشراف ورعاية من له الخبرة في القواعد العامة للبحث.



النحو الثالث: الاستماع المكثف: تعتمد هذه الطريقة على استماع عدد

كبير من المحاضرات المهدوية، مع ضم قراءة المتون المهدوية - التي سنشير إليها - وهذا النموذج لا يقتصر على متن معين أو محاضر بعينه، وإنّما يتطلّب الإكثار من استهاع المحاضرات لأشخاص معروفين، مع ضرورة السؤال عنهم وتمييزهم بدقة - كما نميز في الحوزة العلمية بين الأساتذة وفقًا لعمق طرحهم، وقدرتهم على البيان، وكيف أنّ بعض الأساتذة يقوم بتعويد الطلبة والتلاميذ على كيفية اكتساب القدرة على مستوى التدريس، وعلى مستوى الفهم، وعلى مستوى المصادر -، وتحديد عدد المحاضرين وكمية ما يتم سهاعه ينبغي أن يكون تحت إشراف من له الخبرة بهذا الشأن كي لا يحصل خروج عن الغرض وبالتالي يضيع الجهد للوصول إلى التخصص في هذا المجال، ويجد المتبع لهذه الطريقة وبعد فترة ليست بالقصيرة أنّه لم يتجاوز مرحلة الثقافة المهدوية، كها هو المشاهد لدى عدد غير قليل ممن يسلك هذه الطريقة.

نعم، قد يمتاز بعض الأفراد بقدرات ذهنية خاصة وهمة عالية تمكنهم من تحصيل المعلومات التخصصية بشكل أدق وأسرع.

علىٰ أنَّ هـذه الطرق والأنحاء لا بينونـة بينهـا فيمكـن لفرد واحـد أن يتلبس بهـا جميعـاً، أو ببعضها.

هـذا فيم يرتبط ببيان معنى الـدرس المهـدوي وما نقصده منه، مع بيان أنحاء التلقى فيه.

النقطة الثالثة: اهتهام أعلام الطائفة بالعقيدة المهدوية: نتحدث في هذه النهاذج عن الكتب والمصنفات التي برز فيها الاهتهام بالعقيدة المهدوية كلاً أو بعضاً مما وصل إلينا من مصنفات أصحابنا، أمَّا ما لم يصل إلينا منها فهو



أضعاف مضاعفة، يَعرف ذلك من يسبر أغوار فهارسهم ويطلع على ما دونوه في مصنفاتهم(١).

# ومن بين الواصل إلينا نذكر عدَّة نماذج:

سنة (٢٢٠هـ أو ٢١٩هـ) وغيرهما الكثير.

النموذج الأوَّل: كتاب الكافي، لثقة الإسلام الشيخ الكليني عليه والذي كان في طليعة علاء كلام عصر الغيبة الصغري - وكبار محدثيها وفقهائها العظام -ممن وصلت كتبهم إلينا، وما كتبه في الكافي عن عقيدة الإمامية في الإمامة عليَّلا، وخصوصاً في الإمام الحجة على كثير وكبير وعظيم، حيث ذكر علي بعد مقدمة الكتاب عدة كتب وفصول، منها: كتاب التوحيد، وذكر فيه عدة أبوب منها: باب البيان والتعريف ولزوم الحجة، باب اختلاف الحجة علىٰ عباده، باب حجم الله على خلقه، وهكذا عدة أبوب من كتاب التوحيد. ثم ذكر علي كتاب الحجة: وذكر فيه العديد من الأبواب أشير إلى بعضها: باب الاضطرار إلى الحجة، باب أنّ الحجة لا تقوم لله على خلقه إلا بإمام، باب أنَّ الأرض لا تخلو من حجة، باب معرفة الإمام والرد إليه، باب نادر جامع في فضل الإمام وصفاته، باب ما فرض الله على ورسوله عَيْنُ من الكون مع الأئمة التيان ، باب أنَّ الأئمة ورثوا علم النبي وجميع الأنبياء والأوصياء الذين من قبلهم، باب الإشارة والنص إلى صاحب الدار عليه ، باب في تسمية من رآه عليه ، باب في النهي عن الاسم، باب نادر في حال الغيبة، باب في الغيبة، باب ما يفصل به بين دعوي المحق والمبطل في أمر الإمامة، باب كراهية التوقيت، باب التمحيص والامتحان، باب أنَّه من عرف إمامه لم يضره تقدم هذا الأمر أو تأخر، باب من ادعي الإمامة وليس لها بأهل ومن جحد الأئمة أو بعضهم ومن أثبت الإمامة لمن ليس ١. أُلُّفتْ - منذ بدايات عملية التصنيف والكتابة - الرسائلُ والكتبُ حول العقيدة المهدوية، ككتاب الغيبة للفقيه على بن الحسن الطاهري عليُّهُ والغيبة للعباس بن هاشم الناشري الأسدي عليهُ المتوفي



له إمام من أئمة الهدى، باب فيمن عرف الحق من الله على، باب من مات وليس له إمام من أئمة الهدى، باب فيمن عرف الحق من أهل البيت ومن أنكر، باب ما يجب على الناس عند مضي الإمام الحلي، باب ما يجب من حق الإمام على الرعية وحق الرعية على الإمام عليه، باب أنَّ الأرض كلها للإمام عليه، باب أنَّ الأرض كلها للإمام عليه، باب مولد الصاحب عليه، باب فيها جاء في الاثني عشر والنص عليه، باب فيها جاء في الاثني عشر والنص عليه، وهكذا العشرات من الأبواب التي ذكرها في هذا الكتاب أي كتاب الحجة ومن غيره من فصول كتاب الكافي.

والنظر الدقيق يقتضي أنَّ جملة من هذه الأبواب هي أصول للعديد من القواعد للمسائل المهدوية الآتية، وتعتبر نصوص الأبواب التي ذكرها مستندات للعديد من القواعد الآتي ذكرها.

النموذج الشاني: الشيخ ابن قبة الرازي الله هذا الرجل العظيم الذي يصح لنا أن نُلقبه بالمحامي والمدافع عن الإمام الحجة ، وكان في زمان الغيبة الصغرى، وقد ترجم له الشيخ النجاشي الله ، قائلاً (۱): (محمد بن عبد الرحمن بن قبة الرازي أبو جعفر، متكلم، عظيم القدر، حسن العقيدة، قوي في الكلام، كان قدياً من المعتزلة، وتبصر وانتقل. له كتب في الكلام، وقد سمع الحديث، وأخذ عنه ابن بطة، وذكره في فهرسته الذي يذكر فيه من سمع منه، فقال: وسمعت من محمد بن عبد الرحمن بن قبة، له كتاب الإنصاف في الإمامة، وكتاب المستثبت نقض كتاب أبي القاسم البلخي، وكتاب الردعلى الزيدية، كتاب الردعلى أبي على الجبائي، المسألة المفردة في الإمامة.

سمعت أبا الحسين ابن المهلوس العلوي الموسوي على يقول في مجلس السرضي أبي الحسين محمد بن الحسين بن موسى، وهناك شيخنا أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان (رحمهم الله أجمعين)، سمعت أبا الحسين

١. رجال النجاشي: رقم ٢٠٢٣، ص٥٧٥.



السوسنجردي إلله وكان من عيون أصحابنا وصالحيهم المتكلمين وله كتاب في الإمامة معروف به، وكان قد حج على قدميه (قدمه) خمسين حجة - يقول: ا مضيت إلى أبي القاسم البلخي (وهو رأس المعتزلة في زمانه أي قبل ٣٢٠ هجرية) إلىٰ بلخ، بعد زيارتي الرضا المن المسلم بطوس، فسلمت عليه، وكان عارفاً بي، ومعى كتاب أبي جعفر ابن قبة في الإمامة، المعروف بالإنصاف، فوقف عليه ونقضه بـ (المسترشـد في الإمامـة)، فعـدت إلى الـرى فدفعـت الكتـاب إلى ابـن قبـة فنقضـه بـ (المستثبت في الإمامة) فحملته إلى أبي القاسم فنقضه بـ (نقـض المستثبت) فعـدت 

وقد تضمنت كلمات الشيخ ابن قبة الرازي إلله العديد من القواعد(١٠)، ومنها:

القاعدة الأولى: عدم صحة الكلام في فرع لم يحكم أصله: قال عِلْهُ: أوَّل ما يجب أنْ لا نتجاوزه ومما قد رضي به أهل النظر، واستعملوه، ورأوا أنَّ من حاد عن ذلك فقد ترك سبيل العلماء وهو إنا لا نتكلم في فرع لم يثبت أصله). هذا نص عبارته في هذا الأصل الذي مشى عليه كل من جاء بعده.

إن قلت: القاعدة المتقدمة التي ذكرها الشيخ على وسار عليها من جاء بعده، لا نجدهم اعتمدوا عليها عملياً حيث نجدهم كتبوا في الولادة والغيبة والعلامات، وتجاوزوها إذ لم يقتصروا على الأصل فيها، فكيف يذكرونها ولا يلتزمون بمضمونها.

قلت: يجاب عنه من جهات:

١ - أنَّ القاعدة المتقدمة من مواردها باب الإثبات والجدل مع الخصوم، فلا وجه للإشكال علينا في الغيبة وهم لا يسلمون بالأصل المتفرعة عليه.

١. ذكرت هذه القواعد في عدة مقالات تحت عنوان توضيح الإجابات المتضمنة لتوضيح كلمات الشيخ ابن قبة الرازي إلله ، ومنشورة معظمها في مجلة الموعود التخصصية في عدة مقالات.



٢ - أنَّ هذه القاعدة من القواعد العرفية العقلائية، فهي تقول يوجد بين المسائل ترتيب طبعي في الحديث في الفرع، وليس معنى ذلك عدم الحديث في الفرع مطلقاً، بل إنَّ وقت الحديث في فيه بعد إحكام أصله.

٣ - أنَّ الحديث في هذه القاعدة ليس للخصوم ومقام الجدل وحسب، بل لأجل من يؤمن بالعقيدة المهدوية فعليه أن لا يذهب إلى الفرع دونها فراغ عن أصله.

القاعدة الثانية: لا نزاع ولا خصومة في الأمر الواضح: ويقصد به ضرورة وجود إمام في كل زمان ولو غاب، والإمامة لا تثبت فيها هو محل شبهة.

القاعدة الثالثة: صرف الأدِّعاء ليس من الحجيج: إذ لو كانت كذلك لصحت كل دعوىٰ.

القاعدة الرابعة: الطلب بمشاهدة الإمام عليه في الغيبة لا معنى له: إذ ليس فينا من يأمر الإمام عليه، وإنّا نحن مأمورون بالوقوف عند طاعته وأوامره.

وغير ذلك مما يقف عليه المتتبع لكلماته إللهُ.

النموذج الثالث: الشيخ النعاني النبي من تلامذة الشيخ الكليني النبية الكليني النبية الله قال عنه الشيخ النجاشي النبية النبية النبية النبية النبية النبية النبية النبية النبية المعروف بابن زينب، شيخ من أصحابنا، عظيم القدر، الكاتب، النعاني، المعروف بابن زينب، شيخ من أصحابنا، عظيم القدر، شريف المنزلة، صحيح العقيدة، كثير الحديث. قدم بغداد وخرج إلى الشام ومات بها. له كتب، منها: كتاب الغيبة، كتاب الفرائض، كتاب الردعلي الإسهاعيلية. رأيت أبا الحسين محمد بن علي الشجاعي الكاتب يقرأ عليه كتاب الغيبة تصنيف محمد بن إبراهيم النعاني بمشهد العتيقة، لأنه كان قرأه كتاب الغيبة تصنيف محمد بن إبراهيم النعاني بمشهد العتيقة، لأنه كان قرأه

١. فهرست أسماء مصنفي الشيعة (رجال النجاشي)، النجاشي، ص٣٨٤.



عليه، ووصى لي ابنه أبو عبد الله الحسين بن محمد الشجاعي بهذا الكتاب وبسائر كتبه، والنسخة المقروءة (المقروة) عندي(١).

القواعد والمنهجية في غيبة النعماني وَالرَّقُّ: هذا الكتاب القيّم يقع في (٢٦) فصلاً، ومن بين أهم المسائل التي بحثها الشيخ النعماني وَالرُّعُ ، هي: باب الوصية بالإمام وما روي في أنَّ الأئمة اثنا عشر إماماً، وأنهم من الله وباختياره، وأعقب ذلك بها روي عن العامة.

وهذا منهج وقاعدة متبعة في الإثبات، والمهم في هذا الجانب ملاحظة منهجيته في طريقة بيان المسائل المهدوية وتبويبه له.

ثم تحدث عن الرايات التي ترفع قبل القائم عليه ومن يدعي الإمامة بغير وجه الحق، ومن يشك في الإمام عليه وأنَّ الأرض لا تخلو من حجة، وفي هذا الجانب يجد المدقق أنَّه يقتفي أثر شيخه الكليني عليه في التصنيف.

ثم ذكر ما روي في غيبة الإمام الحجة من أمير المؤمنين عليه والأئمة من ولده المهافي ، ولعل الشيخ الصدوق وَيَّنَيُّ في هذه المسألة اقتفى أثر الشيخ النعاني الله ، لأنّه في طبقة مشايخه.

ثم ذكر الروايات التي تحدثت عن مسألة الصبر والانتظار وطلب الفرج وما يقع من شدة ووظيفة الناس فيها، وله عدة تعليقات قيمة في آخر بعض الأبواب، وإن كانت هذه التعليقات لا تخلو من النظرة التشاؤمية والحدة في بعض الأحيان.

ثم ذكر مسألة صفات الإمام علي وسيرته وأفعاله وفضائله وما نزل فيه وما يعرف به وصفات جنوده إلى أدق التفاصيل، ولعله على أول من كتب في هذا الباب مما وصل إلينا من مصنفات الأصحاب.

ثم ذكر مسألة العلامات وما يدل على ظهوره والشدة التي تكون قبل ظهور الإمام الملي وما جاء من العلامات المحتومة وفصّل فيها في عدة أبواب

١. وهذا من الطرق العالية لإثبات النسخ للكتاب من جهة كون النسخة المقروءة عند الشيخ النجاشي إلله.



بها لا نظير لـه قبلـه، مـن بيـان رايـة الإمـام التلا وجيـش الغضـب ومقـدار عمـره عنـد خروجـه ومـدة ملكـه.

ثم ذكر مسألة التوقيت والمنع عن التسمية، وغير ذلك مما يتفرع عليها.

ثم ذكر مسألة استئناف الإمام للإسلام جديداً، وما ترتب على هذه المسألة من شبهات وتهم للشيعة إلى يومنا بسبب كون رواياتها من المتشابه.

النموذج الرابع: الشيخ الصدوق وتأتي وكتابه كهال الدين لا يحتاج إلى تعريف، وهو من الكتب التي اختصت ببحث الغيبة مفصّلاً على طريقة المحدثين ونقل المقولات الكلامية، والصفحات الأولى منه وبها يقرب من (٦٠) صفحة فيها عصارات البحث الكلامي في الإمامة ومنهج متكامل في الرمامة ومنهج متكامل في الرمامة والغيبة.

كتاب كمال الدين وتراث ابن قبة الرازي الله الكتاب هو الوحيد الذي نقل نصوص كلمات الشيخ ابن قبة الله و تضمن بعض كتبه، وما وصل الدين تراث لابن قبة الله هو عن طريق كمال الدين حصراً، فله الفضل في ذلك، وبذلك يعد هذا الكتاب من الكتب الكلامية المختصة ببحث المهدوية والتي مزجت بين منهجية أهل الحديث والكلام في إثبات الإمامة للحجة ابن الحسن والولادة والغيبة وعدة مسائل أخرى.

#### قواعد المسائل المهدوية في كتاب كمال الدين:

من المعلوم أنَّ عدد أبوب الكتاب بعد مقدمة كلامية مفصلة هي (٥٨) باباً، أغلبها في إثبات الغيبة، وقد تضمن هذا الكتاب المبارك العديد من القواعد، منها:

قاعدة الأشباه والنظائر في إثبات الغيبة: بحث الشيخ الصدوق وَ وقوع الغيبة في الأنبياء بها لم يتطرق إليه غيره الله وهذه مسألة اختص بها وَ الله وهي

لدرس المهدوي بين الأهمية وآليا

فرع من فروع مسألة الغيبة وطريقة من طرق إثباتها من خلال وقوعها في الأنبياء المهلي وجملة من الأولياء الهلي وغيرهم، وهذا منهج رصين وقاعدة عامة من قواعد الإثبات تدخل تحت عمومات الأشباه والنظائر وحكم الأمثال فيها يجوز وما لا يجوز.

قاعدة عدم الاستيحاش من طول العمر: ذكر وَأَنَّ فيها أخبار المعمرين لأجل عدم الاستيحاش من طول العمر في الحجة المالية.

قواعد لعدة مسائل وتفريعات: كمسألة التوقيعات وهو أوَّل من ذكرها، مسألة التشرف برؤية الحجة التيلاء مسألة العلامات، مسألة الانتظار وثواب المنتظرين، مسألة التسمية للحجة التيلا. وغيرها.

يتبيَّن لك بمراجعة فاحصة حجم القواعد العامة التي تضمنها كتاب كال الدين وأهميتها، وما ذكرناه بعضها.

النموذج الخامس: الشيخ المفيد وكتبه ومؤلفاته الفقهية منها أو الكلامية أو غيرهما كثيرة جداً، والذي منها في الإمامة وخصوص الحجة عليه وغيبته عديدة حيث ذكر فيها عدة مسائل مرتبطة بالمهدوية، ومن بين تلك الكتب المختصة، كتاب المسائل العشرة في الغيبة، وكتاب مختصر في الغيبة، وكتاب الفارقين في وكتاب الفارقين في الغيبة، جوابات الفارقين في الغيبة، كتاب الجوابات في خروج الإمام المهدي المهدي الإمامة، وكتاب الإيضاح وكتاب العمدة فيها أي الإمامة.

وملاحظة فهرست كتاب المسائل العشرة في الغيبة يتضح لك الجهد الكبير الذي بذله الشيخ المفيد وَاللَّهُ في ضبط العديد من قواعد المسائل المهدوية، ومنها المرتبطة بمسألة الغيبة في فصول (١٠)، ومما ذكره فيها:

قواعد مرتبطة بمسألة الاستتار وأنّها عرفية، حيث ذكر عدة شواهد عرفية عديدة على مسألة الاستتار.



قاعدة في ذكر مسألة اختلاف الفرق بعد وفاة الإمام العسكري السلام وتأثيرها على إثبات إمامة الإمام الحجة ورد ذلك، ومن ثم فصل في قضية جعفر عم الإمام المهدي اللهمة في الرد - اعتراف أولاد جعفر بإمامة الحجة اللهمة.

قاعدة: في مسألة دواعي إخفاء الإمام العسكري التلا لولده، وهي من القواعد المهمة في هذا الباب والتي يندفع بها الكثير من الإشكاليات ويتبين من خلالها الدور الكبير للأئمة الملك وطرقهم المختلفة في التعامل مع هذه العقيدة.

قاعدة في مسألة وجوه الغيبة وأنّها من القضايا العرفية، ورد قول من أنكر كونها خارجة عن دائرة العرف.

قواعد في مسألة طول العمر وكيفية إثباته، حيث ذكر في طياتها منهج الردعلى المخالف فيها، وذكر عدَّة شواهد ممن طالت أعارهم، وفي هذا البحث اقتبس من الشيخ الصدوق مَنْ فَيُ وقد سار على نهجه شيخ الطائفة مَنْ في كتاب الغيبة على ما يأتي.

قواعد في مسألة علامات الظهور، وكيفية معرفة الإمام عليه إذا ظهر، وغير ذلك من المسائل.

النموذج السادس: السيد المرتضى مَنْ أَنَّى و كتبه عديدة، ومن بين أبرزها كتاب الشافي الذي كان رداً على محاولة القاضي عبد الجبار المعتزلي في كتابه المغني أن يُفند أقوال الإمامية وعقيدتهم في الإمامة بكل ما أوي من قوة، مما دعا الشريف المرتضى مَنْ إلى تأليف كتابه الشافي في الإمامة الذي رد فيه عليه، وأبطل حججه، ونقض كتابه المذكور، ولأهمية الكتاب ودقته نجد أنَّ

· 1/4

لدوس المهدوي بين الأهمية وآليات التخصص

نفس السيد المرتضى و النبياء في كتبه الأخرى ككتاب تنزيه الأنبياء عليه و الذخيرة في علم الكلام والمقنع، وقد لخص الكتاب من قبل الشيخ الطوسي و الكتاب من قبل الشيخ الطوسي و السياه و أسياه تلخيص الشافي، وقام أبو الحسن البصري بنقض الكتاب، بكتاب أسياه نقض الشافي، وألف أبو يعلى سالار بن عبد العزيز و المنه كتاب (الردعلى أبي الحسن البصري، في نقضه كتاب الشافي في الإمامة)، نقض به كتاب البصري، وكان هذا في حياة السيد المرتضى و المنافي في الإمامة)، نقض به كتاب البصري،

#### كتاب المقنع في الغيبة:

ومن كتبه المختصة بالمسائل المهدوية كتابه المقنع في الغيبة، وهو من بين أدق الكتب وأعمقها في بحث مسائل الغيبة بل وغيرها، ومما تعرض له وفي هذا الكتاب:

قواعد عديدة بحث فيها وَيُرِّيُّ الأصول الموضوعة لإثبات الغيبة، ومنها:

أ - أصل وجوب الإمام والعصمة، وقد اعتمد على هذين الأصلين كل من جاء بعده مَنْ أَنَّ ونجد حضور هما اللافت في كتاب الغيبة لشيخ الطائفة مَنْ من جاء بعده مَنْ في ونجد حضور هما اللافت في مقام الردعلى الخصوم من وقد أكد مَنْ في عدة مواضع من كتابه المقنع في مقام الردعلى الخصوم من ضرورة المحافظة على أصول البحث التي وضعها في كتابه.

ب - فرعية البحث في المسائل المهدوية على الأصول: وهذه المسألة بالخصوص يظهر في أنّها أخذت من الشيخ ابن قبة الرازي المنه وسار عليها أعيان الطائفة بعده، بل هو وَيَّنَيُ يصرح بنفسه اعتباد شيوخ المعتزلة على هذه الطريقة، ثم يبين مميزات هذه الطريقة، وهذا بحث غاية في الأهمية من جهة وضع القواعد والأصول في العلوم وبيان منهجية البحث وترتب الأبحاث بعضها على بعض.

قواعد مسألة على الغيبة، وأنَّ الجهل بعلى الغيبة لا ينافي وقوعها، وهي مسألة وسّع فيها شيخ الطائفة وَيُنُ في كتابه الغيبة.



قاعدة مسألة الاستتار، حيث ذكر بعضاً ممن وقعت فيه وحكمتها، وبيّن سبب عدم وقوع الغيبة في الأئمة السابقين الهيك ومن ثم بّين الفرق بين الغيبة والعدم.

قاعدة في مسألة إمكان ظهور الإمام الله بحيث لا يمكن أن يراه أحد، وهي من القواعد المهمة في هذا الباب.

عدَّة قواعد في مسألة إقامة الحدود في الغيبة، وإمكان إقامة واستخلاف الإمام عليه لغيره، وهذه المسألة من المسائل الحساسة خصوصاً في زماننا لما يتفرع عليها من بيان العلاقة مع الدولة وطرق إقامة الحد وصلاحيات الفقيه وغير ذلك.

قاعدة حساسة فيم لو احتجنا إلى الإمام الغائب عليه في بيان حكم مسألة مهمة ما هو السبيل؟

قاعدة في مسألة عدم ظهور الإمام لأوليائه وبيّن أسبابها، وما هو تكليف الولي والتابع للإمام عليه في هذا الصدد، وهي مسألة سنبحث عدة قواعد لها في آخر البحث، وذكر في هذا الباب عدة تفصيلات غاية في الأهمية لعل أغلب الباحثين فضلاً عن غيرهم لم يطلعوا عليها.

قاعدة في مسألة عدم منع الغيبة للإمام عليه من التأثير وذكر عدة تفصيلات دقيقة في ذلك، فراجع.

قاعدة في مسألة علم الإمام التلا في الغيبة بها يجري وحكمه.

قاعدة في مسألة كيفية معرفة الإمام التلا بوقت ظهوره وعلى أي شيء يعتمد وفصّل فيها تفصيلاً دقيقاً(١).

النموذج السابع: شيخ الطائفة الشيخ الطوسي المُنَانَى وهو غني عن التعريف، وله العديد من الكتب والفصول في مسائل الإمامة والغيبة، مبثوثة في

١. أخي العزيز هل تعلم أنَّ هذا الكتاب العميق والدقيق مكون من (٨٧) صفحة؟!

مصنفاته، وكتابه العظيم كتاب الغيبة الذي يمثل دورةً كلامية متكاملة مرتبطة بالإمام المهدي على قل نظيرها، فقد جمع في هذا الكتاب، بين الاستيعاب الأغلب مسائل المهدوية، حيث فصّل فيها وذكر في أغلبها القواعد التي يصح الاعتاد عليها في إثبات المسائل المهدوية.

ومما جاء فيه من مسائل مهدوية تضمنت بيان العديد من القواعد:

قواعد تأسيس الأصل في بحث الغيبة والإمامة: وسار مَرْيَّعٌ في هذه المسألة تبعاً لشيخيه المرتضىٰ مَّنِيُّ والمفيد مَّنِيُّ في عدَّة مسائل مفصلة تضمنت سد ثغرات الأصل، وقد فصّل فَيَّتُ في عدَّة نقاط البحث في الغيبة وأحكامها بذكر حكمتها وعلتها وحدودها، وأنَّها ليست بخارقة للعادة، وأنَّ لها عـدَّة نظائر، ذكر ذلك في عدة مواضع من الكتاب وليس في موضع واحد، وتبع في ذلك شيخه المفيد قليني .

قواعد إبطال فرق الواقفة: فقد وسع وَيْرِّيُّ في رد الفرق الواقفة، وفي هذه المسألة لا يوجد نظير لما ذكره تَتُرُثُ من حيث تأسيس الأصل وتفريع النتائج علىٰ القواعد.

قواعد إثبات الولادة: عدة قواعد ومسائل وتفريعات في إثبات ولادة الإمام الحجمة على ودفع ما يعترض بـ عليها، ومن رأى الإمام عليه وذكر مَيِّنًا بعض معجزاته، وهذا البحث بالكيفية الموجودة في الغيبة لا نظير له قبله.

قواعد مسألة طول العمر والاستشهاد عليها: وفي هذا البحث تابع شيخه المفد قلير .

قواعد مسألة الإلزامات: حيث قام بإيراد أخبار العامة والخاصة في الاثنى عشر الهِيًا ، يتابع في ذلك الشيخ النعهاني في هذه المسألة.

قواعد مسألة ذكر الغيبة قبل وقوعها: حيث ذكر الإثبات الغيبة في الحجة ﷺ بإثباتها والاستدلال عليها بالروايات الواردة من الأئمة السِّل متابعاً في ذلك الشيخ النعاني والصدوق فيتولينا.



قواعد مسألة التوقيعات المهدوية وآثارها: التوقيعات الصادرة منه الملك الوما ذكره من المنكل المرادية على المرادية المنكلة المرادية المرادية

قواعد السفارة والنيابة الخاصة: ذكر تَنِيَّنُ أخبار السفراء الأربعة والوكلاء العامين وهم كُثر، ثم ذكر المذمومين منهم، وفصَّل في الأربعة وذكر أخبارهم وأدلة إثبات سفارتهم، بما لم يسبق له نظير.

قاعدة في مسألة عمر الإمام التلا وأخبار موته وهل يقتل أو يموت حتف أنفه، وهذه مسألة لم يذكره أحد قبله.

قاعدة في مسألة التوقيت للظهور، حيث ذكر شطراً من العلامات وبحث وقوع البداء فيها، وختم بمنازل الإمام التلا وصفاته.

نكتفي بهذا القدر من استعراض القواعد في المسائل المهدوية المذكورة في كتب أعيان الطائفة (رضوان الله تعالى عليهم) من أعيان الغيبة الصغرى وأوائل الكبرى.

هذا وقد استمر ولله الحمد والمنة الجهد من علياء الطائفة وأعيانها بالكتابة والتأليف إلى زماننا الحالي، حيث برزت جملة من الأبحاث في المسائل المهدوية، بها لا يسع البحث ذكرها.

الفصل الثاني: القواعد العامة التي ينبغي الاشتغال عليها وآليات التعاطي المعرفي مع المهدوية:

المعروف ومنذ القِدَم أنَّ الخوض في كل قضية معرفية كانت أو عقائدية أو فقهية أو قرآنية أو أخلاقية أو غيرها يحتاج إلى منهج ورؤية مسبقة تتيح للباحث مساحة من الخوض في القضية التي يروم بحثها.

وبقدر إلمامه بالقواعد العامة والأسس والضوابط ستتجسّد تلك القدرة في ضبط التفصيلات وعدم الوقوع في المتهافتات، وبقدر هذا الضبط وما



يترتب عليه، نجد الابتعاد عن هذه القواعد يؤثر سلباً في تشوش البحث وعدم انضباطه وخروج النتائج مشوهة ومجتزئة.

والبحث حول هذا الفصل يقع في عدَّة نقاط:

الأولى: تأصيل القواعد:

القضية المهدوية تشكِّل جزءاً من البناء العقائدي والكلامي في مذهب أهل البيت المِيَّلِ .

ومنذ القِدَم وما قبل زمان شيخ الطائفة وتأتي ومن زمان يونس بن عبد الرحمن ومن القِدَم وما قبل زمان شيخ الطائفة ومن زمان يونس بن عبد الرحمن و وهنام بن الحكم وأضرابهم، يجد المتتبع في زوايا كلماتهم منهجية واضحة رصينة تنم عن جهد استثنائي وكبير بذله هؤلاء الأعاظم واضحة رصينة تنم عن جهد استثنائي وكبير بذله هؤلاء الأعاظم واضام المهدي المناء العقائدي وبالخصوص في مسألة الإمامة وإمامة الإمام المهدي المناء على ما تقدم في استعراض عدّة نهاذج.

وكنموذج من ذلك نلاحظ كلمات بعضهم وكيف يترجمون إلى مَنْ مَنهج المسائل وقعد القواعد:

قال شيخ الطائفة فَيْنِيُّ في الفهرست في حق هشام بَاللهُ (ت ١٧٩ هجرية)، عند ترجمته له: (كان من خواص سيدنا ومولانا موسي بن جعفر عليهِ، وكانت له مباحثات كثيرة مع المخالفين في الأصول وغيرها.

وكان له أصل... وكان ممن فتق الكلام في الإمامة، وهذَّب المذهب بالنظر، وكان حاذقاً بصناعة الكلام...).

فلاحظ كيف وصف بالحذاقة في هذه الصناعة وتفتيقه وتهذيبه للمسائل الكلامية ووضع القواعد لها، هذا كله ما قبل سنة (١٧٩).

ولاحظ في هذا الصدد ما قال الله في معرض ترجمة شيخه، الشيخ محمد بن محمد بن النعمان الله (ت ١٣ ٤ هجرية)، قال في الفهرست: (محمد بن محمد بن النعمان المفيد، يكنى أبا عبد الله، المعروف بابن المعلم، من جملة متكلّمي

7..



الإمامية، انتهت إليه رئاسة الإمامية في وقته، وكان مقدّماً في العلم وصناعة الكلام، وكان فقيهاً متقدّماً فيه، حسن الخاطر، دقيق الفطنة، حاضر الجواب، مقدماً في العلم وصناعة الكلام...).

ولم يقف الحد عند هذا القدر بل كان للحذاق منهم والأساطين كرسي لا يجلس عليه إلا من كان قياً بهذا الأمر ومن المقتدرين فيه، لاحظ ما قاله الشيخ النجاشي لله في ترجمة الشيخ محمد بن الحسن بن حمزة الجعفري (ت ٤٦٥ هجرية)، في الفهرست: (أبو يعلى خليفة الشيخ أبي عبد الله بن النعمان والجالس مجلسه، متكلم، فقيه، قيم بالأمرين جميعاً، له كتب، منها: المسألة في مولد صاحب الزمان النالي المسألة في الردعلى الغلاة...

والذي يتابع كلمات حتَّىٰ المستبصر منهم كما تقدم في النماذج التي ذكرناها - كالشيخ عبد الرحمن ابن قبة يقف على منهج رصين وقدرة فائقة إلىٰ التطبيق وضبط تفرعات المسائل.

حتَّىٰ خرج لنا أمثال كتاب غيبة الشيخ وما ناظره من الكتب في هذا الصدد من تراث السيد المرتضى ومن قبله شيخه المفيد والمُنَّىُ .

ولكن ولفترة زمنية ليست بالقليلة عزَّ التهاس وضوح المنهج والرؤية الواضحة أو امتلاك المنهجية فيها يرتبط بالقضية المهدوية - خلا عدد قليل من أعيان الطائفة وجملة من علمائها ممن كتب في مسائل المهدوية -.

فتجد بعض الباحثين وفي بحث واحد بل في مورد واحد ومسألة فاردة يضعف عدداً من الروايات لا تناسب رؤيته ويعتمد على واحدة منها ضعيفة لأنّها تنساب رؤيته التي بنى عليها مسبقاً والتي يسعى جاهداً إلى تحشيد الأدلة عليها دونها نظر إلى آثار ترك ما يدل على غيرها، ودونها رؤية في إبطال



رس المهدوي بين الأهمية وآليات التخصص مية الحث عن القواعد المده بة وتدورنها والإ

الأدلة المخالفة لفكرته ولو تكاثرت، فيم تجد نفس هذا الباحث وفي بحث آخر يقوي نفس هذه الأدلة التي ضعَّفها في بحثه السابق ويضعِّف ما قوّاه، لا لأجل منهجة واضحة وطريق مرسوم محدّد الملامح، بل لأجل الانتصار للفكرة ليس إلَّا.

وهذا مما يوجب ضعف البحث وتقليل حجم مؤثريته في وسط القارئ الحصيف.

في المسيد المرتبضى و المسير في الاستغال بالمتابعة الدقيقة لكتب المسايخ كالمفيد و والسيد المرتبضى و والطوسي و المسيد المرتبضى و والطوسي و المسيد المرتبضى و والمسيد المرتبضى و والمسيد المرتبط و المنظومة المهدوية و المسائل الكلامية الأخرى من التوحيد والنبوة والإمامة و المعاد، بل والفقهية بعد ضبط المناهج الأصولية.

فالحري بالباحث في تفصيلات القضية المهدوية أن يمتلك - بالحد الأدنى - القراءة الدقيقة الفاحصة لكتب المشايخ - على ما تقدم في شرح معنى الدرس المهدوي - لما فيها من مخزون معرفي مرتبط بالعقيدة المهدوية مرتكز على قواعد رصينة ومبادئ صلبة تضبط البحث وتدفع اختلال النتائج، ولعلنا نوفق لاحقاً في رسم معالم هذا المنهج اعتاداً على ما ذكرناه من مصادر الأعيان المذكورين وبانضهام ما ناظرهم.

### الثانية: البحث العام في تأسيس القواعد:

نتحدَّث في هذه النقطة من هذا الفصل عن إطلالة في كيفية تخريج القواعد المهدوية من خلال الاستعانة بها تم تقعيده في علم الكلام والتفسير والأصول وغيرها من العلوم، إذ ليس المقصود من بناء القواعد في العقيدة المهدوية هو البناء لها بمعزل عن القواعد العامة المذكورة في العلوم الدينية

7+7



وما يدخل في بناء الأصول والقوانين العامة، كلا وحاشا، بل المقصود هو توظيف ما هو أصيل منها، وبيان وجوه ربطه وتحليله، والجهد يكمن في كيفية توظيفه وجعله متناسباً مع محل البحث، أو في كيفية تخريجه وضبطه بعد إجراء إصلاحات عليه، وعلى سبيل المثال، لو قدر لشخص أن يكتب دروساً مهدوية ويضع منهجية ويُقعد لبحثه القواعد الدخيلة في ضبط مسائل البحث ترى كيف سيصنع؟

نجد أنّه سينظر وعلى سبيل المثال إلى مسائل علم الكلام، أو مسائل علم الأصول أو التفسير أو غيرهم من العلوم الدينية، وكيف تكونت، بل وإلى مسائل علم الرياضيات أو علم الهندسة أو الطب، وغيرها من العلوم، ومن ينظر كذلك سيجد أنّ سيرة العقلاء بمعونة ما أعطته السياء، وبتراكم الخبرات وتلبية للحاجات المستجدة والمختلفة أنّها أوجبت تطور العلوم وتفتق بعضها من بعض، وسيجد المتأمل الفطن أنّ في هذه العلوم جملة من القوانين العامة وأخرى خاصة وتطبيقية، وأنّ القواعد والقوانين ينقسم بعضها إلى بديهية وضرورية وإلى أخرى نظرية تحتاج إلى استدلال، وهذا هو الحال في كل صنعة وعلم وفن من الفنون والمعارف.

أمثلة على التوسعات في العلوم: مشلاً مسألة الاستصحاب لم تكن ولطيلة قرون من القواعد العامة، ثم صارت قاعدة أصولية عامة لا يمكن الاستغناء عنها، وأصبحت لها تفريعات عديدة وتفصيلات مختلفة وأُلحق بها العديد من التنبيهات والتفصيلات الموسعة والمعمقة.

فصار أصل كون الاستصحاب في زماننا من الأصول العملية من الضرورات ومواطن البحث فيه إنّا في تفاصيله وتفريعاته وتنوع الأدلة الدالة على اعتبار حجيته.

فيا نجد بعض المسائل التي كانت رائجة ومحل بحث موسع في هذا العلم مما لا يكاد يبحث في زماننا كبحث الانسداد وغيره.

5: **Y+**Y



درس المهدوي بين الاهمينه ر

وهكذا في مسائل علم الكلام نجد أنَّ بعض مسائله باتت خارج دائرة الاستدلال عليها لتبدّهها، ومسائل أخرى خرجت منه أو كادت، ولم تعد تبحث فيه كبعض الصفات التي كانت مثار بحث واسع كصفة القدم مثلاً. فيها نجد مسائل أخرى شكلت ولا تزال محور بحث دائم نظير صفة العلم والحياة والقدرة.

وهناك مسائل وبحوث أخرى أضيف إليه وصارت محوراً لجملة من مسائله كما أشير إليه في مسائل ما يُعرف بعلم الكلام الجديد أو المعاصر.

وهكذا في المسائل الفقهية حيث خرج منها - أو كاد - مسائل بحث الآبار وبحث الرق والعبودية وما يتفرع عليه من مسائل، ودخل فيه مسائل لم تكن منه كبحث العديد من المسائل المرتبطة بالطب الحديث وأحكام البنوك ومسائل حفظ النظام ومنظومة العلاقات الدولية والنظم العامة، دخلت بشكل لافت وموسع.

وهكذا في مسائل بقية العلوم غير الدينية كعلم الطب والرياضيات والهندسة، فقد توسعت وخرج منها الكثير ودخل فيها أكثر مما خرج منها. بل وجود علوم حديثة مستقلة مما لا يكاد يخفي كعلم الاتصالات والبرمجيات وما يرتبط بها ويتفرَّع عليها.

وهي علوم لها قواعدها وأصولها المُبينة في مواطنها.

والقواعد العامة في المسائل المهدوية موجودة وإن لم تجمع تحت عنوان مستقل ولم تفرد بكتاب خاص تلحظ فيه كمجموعة، نعم المُتبع يجد هذه القواعد مبثوثة ومتناثرة في أمهات كتب القدماء من أعيان الطائفة تَرَبُّكُم ممن أشرنا إلى بعضهم.

الثالثة: القواعد في المهدوية:

من بين أهم تلك القواعد سواء كانت متداخلة مع علوم أخرى أو مختصة بعلم المهدوية:

المروع والمراث

١٨

أ - القواعد العامة: المسائل المهدوية من جهات عديدة مشابهة للمسائل الكلامية والتفسيرية، بل وبعض الفقهية، في اعتمادها على قواعد مشتركة تبحث في علوم أخرى مستقلة عن علمها، كعلم الأصول مثلاً أو علوم الحديث.

فالدارس للمسائل المهدوية يأخذ مسائله المرتبطة بعلوم الحديث من هناك، بعد أن يكون له نظر خاص فيها ليتجنب الوقوع في التقليد - لمن يريد التخصص -، وكذلك المسائل المرتبطة بعلم الأصول أو غيره من علمي التفسير أو الكلام.

فمسائل المهدوية إنّا يثبت جملة وافرة منها بنفس الطرق التي تثبت بها المسائل الكلامية في بحث التوحيد والنبوة والإمامة، فمسائل المهدوية وإن كانت واسعة إلّا أنّها تبقى فرعاً على بحث الإمامة، كها أنّ مسائل الصفات الإلهية وإن توسعت تبقى فرعاً على توحيد الذات، وكذلك المسائل المرتبطة بصلاة المسافر وإن توسعت فهي فرع من بحث الصلاة التي فرع من فروع الدين، وهكذا مسائل بيع الفضولي وإن توسعت تبقى فرعاً من مسألة البيع التي هي فرع من فروع من فروء من فروع من فروء من

فضرورة وجود الإمام الله في كل زمان وعصمته ونوع علمه وصفاته وخصائصه، مما بحثت مفصلاً في علم الكلام، والذي يعتمد بدوره كثيراً على علوم الحديث، ومسائل من هذا القبيل وإن كانت مهدوية بالمعنى الأخص لكن أدوات بحثها تؤخذ كأصول موضوعة، إمّا من علوم الحديث أو علم الكلام أو علم الأصول أو غيرها من العلوم الأخرى، ويقوم الدارس للمسائل المهدوية بتطبيقها هنا، هذا بعد أن يكون قد امتلك النظر الخاص في تلك المسائل وإلّا كان مقلداً لغيره.

ب - القواعد الخاصة: وهي عديدة، نذكر منها جهات أربع - بحسب التصنيف الذي نعتمده -، وهذا التربيع ليس حصرياً، فيمكن لمتخصص آخر

اتخميسها أو تثليثها حسب ما يعتمده من منهجية بحثية وقدرة في ضبط المسائل وتفريعاتها وما يمتلكه من إحاطة فهرسية في ما يدخل في كل باب، والجهات، هي: الجهة الأولى: قواعد مسائل الإمامة الخاصة والولادة والغيبة: هذه مسائل

مهدوية ثلاث وهي من كبريات مسائل المهدوية، وهي الإمامة الخاصة للإمام الحجة عليه، ومسألة ولادته وقواعدها، ومسألة غيبته وقواعدها، وهذه الجهة تقع في فصول ثلاثة، وكل فصل منها له قواعده العامة المشتركة مع غيره بالمعنيٰ المتقدم، وله قواعده الخاصة، بل بعض مسائل الفصول تختص بقواعد تخصها.

وفصول هذه الجهة (الشلاث) ترتبط بجملة قواعد عقلية وعقلائية وقرآنية وحديثية، وغيرها.

ومما يتفرع على فصل الإمامة بحث معناها وحدودها وأدلتها ودفع الشبهات المثارة حولها، هذا كله في غير الزوايا العامة من بحث الإمامة، أمَّا فيها يرتبط بالبحوث العامة للإمامة فيمكن بيان القواعد فيها بنحو الأصل الموضوعي والإشارة إلى مواطن بحثها هناك، كما فعل السيد المرتضى وَأَيُّنُّ في كتاب الشافي، وشيخ الطائفة وَيُون في غير واحد من كتبه، وعلى رأسها الغيبة، علىٰ ما مرَّت الإشارة إليه.

ومما يتفرَّع علىٰ فصل الولادة بيان عدَّة قواعد لعدَّة مسائل منها: كيفية الإثبات بالأدلة العامة أو الخاصة ومتى وقعت وجملة من تفصيلاتها ومن قال بها ورد شبهات من أنكرها وما يرتبط بهذا البحث من تفصيلات.

ومما يتفرَّع على فصل الغيبة من هذه الجهة على سبيل المشال عدة مسائل، منها: تعريف الغيبة وانقساماتها والقاعدة في الانقسام والآثار المترتبة على التقسيم والأدلة التي سيقت للإثبات، وفي خصوص الغيبة الصغرى منها بحثت العديد من المسائل المهدوية ووضعت لها جملة من القواعد، من



قبيل: مسألة أصل النيابة الخاصة وحقيقة السفارة وحدود صلاحيات السفير ومكانته العلمية وأدلة إثبات سفارته، مع ملاحظة عدم اشتراك بحوث الغيبة بجهة النيابة، والتنبيه على الفارق بين الجهتين.

# نهاذج من قواعد هذه الجهة ذكرها بعض الأعلام عَلَيْتُ الله

الاستدلال على إثبات الإمامة من جهة الغيبة: تقريب الدليل: لقد دلَّت الروايات المتواترة على أنَّ هناك غيبة ستقع في شخص الثاني عشر من ذرّيَة رسول الله عَيْلُ ، ذكرها العلماء وأُلِّفت فيها الكُتُب، ككتاب (الغيبة) للشيخ الطوسي والنعماني، وكمال الدِّين للصدوق، وغيرهم.

وأنَّهَا ستقع حتماً، وصارت حديثاً للخاصِّ والعامِّ قبل ولادة الإمام ١١٠٠.

فلو لم تصدق هذه الغيبة بوقوعها لاستلزم تكذيب الرسول الأكرم عَيَا الله والأئمّة من ذريته الهيلا .

فتكون الغيبة المخبَر بها قبل وقوعها دليلاً على إمامته ﷺ.

يقول رضي الدِّين أبو القاسم عليُّ بن موسىٰ بن طاووس وَيُّوُّ: (واعلم يا ولدي محمّد - ألهمك الله ما يريده منك ويرضىٰ به عنك - أنَّ غيبة مولانا (المهدي) (صلوات الله عليه) التي حيَّرت المخالف والمؤالف هي من جملة الحُجَج علىٰ ثبوت إمامته وإمامة آبائه الطاهرين (صلوات الله علیٰ جدِّه محمّد وعليهم أجمعين)، لأنَّك إذا وقفت علیٰ کُتُب الشيعة أو غيرهم مثل كتاب الغيبة لابن بابويه، وكتاب الغيبة للنعهاني، ومثل كتاب الشفاء والجلال، ومثل كتاب أبي نعيم الحافظ في أخبار المهدي ونعوته...، وجدتها أو أكثرها تضمّنت قبل ولادته أنّه يغيب الله غيبة طويلة حتَّىٰ يرجع عن إمامته بعض من كان يقول بها، فلو لم يغب هذه الغيبة كان طعناً في إمامة آبائه وفيه، فصارت الغيبة حجّة لهم الهيلان وحجّة علىٰ مخالفيه في ثبوت إمامته وصحّة غيبته)(۱).

١. كشف المحجَّة لثمرة المهجة (ص٥٣).

وذكر هذا الدليل أيضاً الشيخ الطوسي تَنْفِئُ في (الغيبة) بتقرير قريب ممَّا لْذُكِرَ هنا، وقال: (وهذه أيضاً طريقة معتمدة اعتمدها الشيوخ قديماً)(١).

وهذا الدليل مرتبط بمسألة الغيبة ولا يبحث في غيرها فهو من مسائل الغيبة وقاعدة من قواعدها بامتياز.

نموذج آخر طريق السبر والتقسيم: مقدمات الدليل: المقدمة الأولى: وهذه المقدمة كلامية ومبحوثة في أصل الإمامة مفصّلاً، وحاصلها: إذا ثبت وجود الإمام علي في كل حال، وأنَّ الناس بعد كونهم غيرَ معصومين فلابد من وجود إمام في كل وقت من الأوقات وشرائط الإمامة هي: أن يكون الإمام النِّلْإِ معصوماً وأن تثبت عصمته بدليل قطعي، وأن يكون الإمام النِّلْإِ موجوداً ولا يفرق في وجوده بين أن يكون ظاهراً معروفاً وحاضراً بين الناس ومشهوراً يشار إليه، أو أن يكون الإمام غائباً مخفياً مستوراً عن الناس يدير شؤونهم ويراهم ويعرفهم ولا يرونه.

وهـذه النقطـة محـل بحثها الغيبـة ولا تبحـث في غيرها فهـي مـن مسـائل الغيبة وقاعدة من قواعدها بامتياز.

المقدمة الثانية: إذا علمنا بمقدمات خارجية أنَّ كل من يدّعي الإمامة أو تدّعيٰ له هو ليس بمعصوم، ولا يوجد دليل يدل على عصمته، لأنّ أفعال من ادُّعيت لهم الإمامة تتنافي - وبالوجدان -، فنعلم من خلال ظاهر أحوالهم المنافية للعصمة أنَّ هؤلاء ليسوا بأئمة، ومع عدم كونهم أئمة، ومع لزوم الإمامة في كل زمان وفي كل وقت فلابد أن يكون الإمام غائباً مستوراً عن

وهذه القاعدة مما لم تبحث في غير المسائل المهدوية، فهي من القواعد المختصة.

والنتيجة من هذا الدليل إنّنا سنثبت صحة إمامة الحجة ابن الحسن عليَّا إ

١. الغيبة للطوسي (ص١٥٧ و١٥٨).



وصحة غيبته وصحة ولادته بعد بطلان دعوى هذه الفرق، وقد فصّل شيخ الطائفة وَيُؤُرُّ هذه الطريقة في عدد غير قليل من صفحات كتابه الغيبة.

نموذج ثالث، طريق الفرعية: وهو ما اعتمده شيخ الطائفة تَرْبُحُ في مقدمتين:

الأولى: الكلام في إمامة الإمام الحجة بن الحسن هو فرع ثبوت إمامته، فلابد من البحث مسبقاً عن إمامته وإثباتها بالطرق المعتمدة برهانياً وجدلياً ثم الاستدلال بها كأصل مفروغ عنه في مسألتنا.

لأجل هذه المقدمة سمّينا هذا الطريق بالفرعية لورود كلمة (فرع) في كلام شيخ الطائفة للمُورِّيُّ.

الثانية: المخالف لنا: إمّا أن يسلّم لنا بإمامة الحجة بن الحسن ويسأل عن سبب غيبته وهنا يجب علينا إجابة هذا المخالف وبيان أدلة غيبة الحجة بن الحسن عليه فتكلُّفُ جواب المخالف فرعٌ على تسليمه لنا بإمامة الإمام الحجة بن الحسن عليه ولي ولو جدلاً ومجاراة لنا. أو لا يسلم لنا بإمامته وهنا لا معنى لسؤاله لناعن غيبته إذ لا معنى للبحث في أدلة غيبة مَن لم تثبت إمامته.

وهذه الطريقة لا تبحث في غير مسائل المهدوية، فهي قاعدة من قو اعدها.

الجهة الثانية: قواعد مسائل النيابة في الغيبتين: وهي جهة مترتبة على أصل الغيبة، وبعض مسائلها تقدّم ذكرها فيها سبق لارتباطها بأصل الغيبة، ويمكن تقسيم هذه الجهة إلى فصلين: فصل الغيبة الصغرى، وفصل الغيبة الكبرى.

ومن العناوين العامة في بحث النيابة: تعريف النيابة بحسب الزمان، أقسامها، مصاديق النيابة والسفارة في الغيبة الصغرى، أدلة إثبات النيابة للنائب، حدود وصلاحيات النائب، مقامات النواب، حدود حجية النواب، دار الوكالة والنيابة.



حقيقة التوقيعات وحجيتها، طرق وصولها وعددها، الآثار المترتبة عليها، وغير ذلك.

النيابة في عصر الغيبة الكبرى، الأدلة على النيابة العامة، حدود وصلاحيات الفقهاء، المسائل المتفرِّعة على بحث النيابة العامة من حفظ النظام ومنظومة الحقوق والنظام المالي والإداري والاجتماعي وغيرها.

وفي الفصلين العديد من المسائل التي تحوي جملة غير قليلة من القواعد.

الجهة الثالثة: قواعد مسائل العلامات: وتقسيها وحجيتها وتطبيقاتها - التطبيق والتوقيت - وضبطها وإحكامها، وما هو دور المؤمنين تجاه هذه العلامات ودورهم تجاه من يطبقها خطأ، وهو بحث تفرع عليه العديد من المسائل الابتلائية، ويختص بجملة من القواعد والأصول المتناثرة في عدَّة علوم ومسائل.

الجهة الرابعة: قواعد مسائل الدولة والرجعة: وهو بحث في غاية السعة والأهمية وتفرّع عليه عدَّة مسائل وتفصيلات مهمة ذكرت في محلها، من بحث دولته ومدتها وحال الناس فيها وحال الأديان والرجعة وتفصيلاتها، وكل واحدة من هذه المسائل تخضع للعديد من القواعد والأصول الخاصة أو العامة.

الفصل الثالث: نهاذج من تطبيقات حول القواعد المهدوية:

حول الوظيفة تجاه الإمام عليه في الغيبة:

التطبيق الأول: في وجوب نصرة الإمام علي الله للقيام بوظيفته:

ولأجل تحرير محل النزاع - في البحث - لابد أن نلفت النظر إلى أهمية ضبط المفاهيم التي إن اختلَ البحث فيها - لأسباب ترتبط بذات المفهوم تارة وبالأدلة عليه أو بها يلحقه من أحكام أخرى - فسيختلّ البحث برمَّته وسنتَّجه في بعض الأحيان عكس الاتِّجاه المطلوب.



في محل كلامنا قد نتَّفق على معنى النصرة - وما يرادفها من المعاني - عرفياً أو اصطلاحياً، ولكن قد نختلف من جهة متعلقها، فالنصرة للإمام الظاهر مما لا شك في ثبوتها بجميع مراتبها، إلَّا أنَّه قد يتوقف البعض في ا إثبات بعض المراتب تجاه الإمام الغائب .

في محل البحث نلحظ أن النصرة وما يرادفها(۱)، ثابتة للإمام بشخصه وبنفس درجة ثبوتها للنبي علي (۱)، أو من ينص عليه الإمام علي ولا مجال لفتح الباب لاستغلالها من قبل البعض بأي نحو من الأنحاء، في ارتفع من مراتب النصرة له علي يوجب أن ننتقل إلى غيرها من المراتب التي بعدها لا أن ننتقل بها - أي بهذه المرتبة من النصرة - إلى غيره، فكن على وعي وحيطة.

في محل الكلام نريد التعرُّض إلى نصرة الإمام في غيبته وقبل ظهوره، وهل تجب بجميع مراتبها، وما هي المراتب التي ترتفع بغيبته، نسأله تعالىٰ أن نوفَّق إلىٰ بيان الحال في هذا المقال.

يقع البحث في بيان عدَّة قواعد متسلسلة:

القاعدة الأولى: قاعدة أنَّ نصرة الإمام على أساس المزج بين الغيب والبشرية:

ترىٰ هـذه النظريـة(٣) - خلافًا لنظريـة البشريـة أو الغيـب المحـض - أنَّ

٣. تعرضنا لبحث النصرة بشكل مفصل في بحث نشر في مجلة الموعود التخصصية العدد ١٧ فراجع.

١. من الإعداد والاستعداد أو التمهيد، قال في لسان العرب: ج٥، ص٠١٠: النصر: إعانة المظلوم، نصره
 علىٰ عدوه ينصره؛ قال شيخ الطائفة وَيْتُى في التبيان: ج٢، ص١٩٩: والنصرة ضد الخذلان.

٢. جاء في الكافي: ج١، ص٣٢٣، بسنده عن أبي عبد الله الله الله عال: قال [الله تعالى]: ﴿وَالَّذِيتِ آمَنُوا وَاتَّبَعَتُهُمْ وُرِيتُهُمْ وَمِا أَلَتْناهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الطور: ٢١]، وَاتَّبَعَتُهُمْ وُرِيتُهُمْ وَمِا أَلَتْناهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾ [الطور: ٢١]، قال: ﴿﴿الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ النبي عَلَي وذريته الأئمة والأوصياء (صلوات الله عليهم)، ألحقنا بهم ولم ننقص ذريتهم الحجة التي جاء بها محمد عَلَي في علي الله وحجتهم واحدة وطاعتهم واحدة». وفيه أيضاً، من ٢٣٥: (عن معمر بن خلاد، قال: سأل رجل فارسي أبا الحسن الله فقال: طاعتك مفترضة؟ فقال: «نعم»، قال: مثل طاعة على بن أبي طالب الله؟ فقال: «نعم».

الدرس المهدوي بين الأهمية وآل

الغيب كما تعتمد على الناس ونصرتهم له قبل ظهوره وفي الأثناء وبعده، الغيب كما تعتمد على الناس ونصرتهم له قبل ظهوره وفي الأثناء وبعده، وإن اختلفت مراتب النصرة وظروف الحاجة إليها، وحسب قدرة الأفراد ومقدار نصرتهم، فمفردات النصرة والتمهيد والإعداد والانتظار مفردات مرضية ومقبولة وتعبر عن واقع يعيشه المؤمن الذي يترقب ظهور الإمام عليه وسباحاً ومساءً - وإن لم يتحقق ذلك فأمله لا ينقطع عند الرجعة.

القاعدة الثانية: تفرع وجوب الطاعة على ضرورة المعرفة للإمام الله: ذكرت العديد من الأدلة الدالة على وجوب البحث عن الإمام الله والمتضمنة لوجوب طاعته ونصرته، ومن عناوينها:

\* دفع الضرر: قال شيخ الطائفة تأثير (۱) في تلخيص الشافي: (أمّا بعد، فإنّ رأيت أهم الأمور وأولاها، وآكد الفرائض وأحراها للمكلف - بعد النظر في طريق معرفة الله تعالى - وصفاته، وتوحيده... وهو الإمامة التي لا يتم التكليف عن دونها، ولا يحسن مع ارتفاعها)، وقد ذكرت (۸) أدلة على وجوب البحث عن الإمام الحجة علي في الجزء الأوّل من دروس في شرح كتاب الغيبة لشيخ الطائفة تأثير .

ورد عن هشام، قال<sup>(۲)</sup>: كنت عند الصادق جعفر بن محمد المنتخطية إذ دخل عليه معاوية بن وهب وعبد الملك بن أعين، فقال له معاوية بن وهب: ... «وأدني معرفة الإمام أنّه عدل النبي إلّا درجة النبوة ووارثه، وإنّ طاعته طاعة الله وطاعة رسول الله والتسليم له في كل أمر والرد إليه والأخذ بقوله، ويعلم أنّ الإمام بعد رسول الله على بن أبي طالب ثم الحسن ثم الحسين ثم من بعدي موسى ابني ثم من تم على بن الحسين ثم مدبن على ثم أنا ثم من بعدي موسى ابني ثم من

١. تلخيص الشافي - الشيخ الطوسى: ج١، ص٢١.

٢. كفاية الأثر - الخزاز القمي: ص٢٨٧.



بعده ولده علي وبعد علي محمد ابنه وبعد محمد علي ابنه وبعد علي الحسن ابنه والحجة من ولد الحسن». ثم قال: «يا معاوية جعلت لك في هذا أصلاً فاعمل عليه...».

بل فصّلت النصرة ماذا يفعل، ففي البحار(۱): قال جعفر بن محمد الصادق السيّلا: عن النصرة ماذا يفعل، ففي البحار(۱): قال جعفر بن محمد الصادق السيّلا: والهُدِنَا الصّراط الْمُسْتَقِيمَ [الفاتحة: ٦] يقول: «أرشدنا للصراط المستقيم، أي أرشدنا للزوم الطريق المؤدي إلى محبتك والمانع أن نتبع أهواءنا فنعطب ونأخذ بآرائنا فنهلك»، ثم قال الصادق المسيّلا: «طوبي للذين هم كا قال رسول الله على الله عنه عدول ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين»، فقال له رجل: يا بن رسول الله، الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين»، فقال له رجل: يا بن رسول الله، فكيف حالي؟

فقال له الصادق الله عليهم) أنّه قال: مَن ضعف عن نصرتنا أهل البيت فلعن في (صلوات الله عليهم) أنّه قال: مَن ضعف عن نصرتنا أهل البيت فلعن في خلواته أعداءنا بلغ الله صوته جميع الأملاك من الشرى إلى العرش، فكلما لعن هذا الرجل أعداءنا لعناً ساعدوه ولعنوا من يلعنه ثم ثنوا فقالوا: اللّهم صل على عبدك هذا الذي قد بذل ما في وسعه، ولو قدر على أكثر منه لفعل، فإذا النداء من قبل الله على: قد أجبت دعاءكم وسمعت نداءكم وصليت على روحه في الأرواح وجعلته عندي من المصطفين الأخيار...».

القاعدة الثالثة: لزوم النفر إلى الإمام عليه:

وردت العديد من الروايات في بيان ما ينبغي على الناس القيام به بعد

١. بحار الأنوار - العلامة المجلسي: ج٧٧، ص٢٢٥.

مضي الإمام السابق علي وكيفية البحث والتحري عن الإمام اللاحق عليه رغم شدة الظروف وقساوة الظلمة ورصدهم لأدق التحركات في هذا الصدد، وقد بوَّب الشيخ الكليني علي في هذا المعنى باباً تحت عنوان: ما يجب على الناس عند مضى الإمام عليه (١٠):

ما رواه بسنده عن يعقوب بن شعيب، قال: قلت لأبي عبد الله التُّه اللَّه التُّه الله التُّه الله التَّه الله التّ حدث على الإمام حدث، كيف يصنع الناس؟

قال: «أين قول الله عَلَى: ﴿ فَلَوْلا نَفَرَمِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُ وَا فِي الدِّينِ وَلِيُنْ ذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْ ذَرُونَ ﴿ [التوبة: ١٢٢]»؟ قال: «هم في عذر ما داموا في الطلب وهؤلاء الذين ينتظرونهم في عذر، حتَّىٰ يرجع إليهم أصحابم».

يتبيَّن لك مما تقدم أنَّ طلب الإمام ولزوم البحث عنه، لا رخصة فيها ويجب النظر لتحصيلها، فهذه الضرورة تحتم البحث والتقصى واستبيان الحال ولا خصوصية لذاك الزمان عن هذا سوى الغيبة، التي قد ترفع بعض مراتب النصرة لاجميعها.

### القاعدة الرابعة: إطلاق لزوم التمكين للإمام الطيلا:

ذكرت مفردة التمكين والنصرة على لسان العديد من علاء الطائفة، وليس في خصوص الخطاب الخاص بالإتباع، بل حتَّىٰ في موارد الحجاج مع الخصوص، مما يعكس كونها مفردة من المفردات الراسخة والمعروفة في الطائفة حتَّىٰ عدت لوضوحها من المفردات التي يصح الاحتجاج بها مع الخصوم، وممن ذكر ذلك جماعة، منهم:

قال السيد المرتضىٰ مَنْ إِنَّ في فصل: (الدلالة على وجوب الرياسة في كل

١. الكافي - الشيخ الكليني: ج١، ص٢١٨.

٢. الذخيرة في علم الكلام - الشريف المرتضىٰ: ص١٦٥.



زمان): (وقد خلق الله تعالى إمام الزمان (عليه وعلى آبائه الصلاة والسّلام)، و ونصّ الإمامة على عينه، ودلَّ على اسمه ونسبه، بالأدلة القاطعة، وحتَّ علىٰ طاعته، وتوعّد علىٰ معصيته.

فأمّا الأمور التي لا يتم مصلحتنا بالإمام إلّا بها وهي راجعة إلى أفعالنا، وهي تمكين الإمام والتخلية بينه وبين ولايته، والعدول عن تخويفه وإرهابه، شم طاعته وامتثال أوامره.

فإذا لم يقع منّا تمكين الإمام وأخفيناه وأخرجناه إلى الاستتار تحرزاً من المضرة، ثمّ نخرج (١) من أن نكون مزاحي العلة في تكليفنا، وكان تعذر انتفاعنا بهذا الإمام منسوباً إلينا، ووزره عائداً علينا، لأنّا لو شئنا أملكناه وآمنّاه، فيتصرف فينا التصرف الذي يعود بالنفع علينا).

وقد يقال: إنَّ هذا المقطع لا دلالة فيه على عموم النصرة حتَّىٰ في زمان الغيبة، والذي هو محل كلامنا، فالنصرة مختصة بزمان حضوره، بل لعلها مختصة بأمير المؤمنين عليًا .

ولكننا نقول: اختصاص النصرة بأمير المؤمنين الله عما لا وجه له بالمرة بعد تصريحه والجبة لحيثية الإمام، فهي واجبة لحيثية الإمام، وبنفس هذه الحيثية ترتفع خصوصية الغيبة إذ ملاك النصرة هو عنوان الإمامة ولا مدخلية للغيبة كمانع عنها، خصوصاً مع تصريحه بلزوم نصرة الإمام الله كما

١. هكذا في المصدر وعدة نسخ ولعل المقصود به أن خروجنا عن عهدة النصرة وإزاحة العلة لا يكون...

٢. الشافي في الإمامة - الشريف المرتضى: ج٤، ص٤٦٣.

في المقطع المتقدم بل وما يأتي منه ومن شيخ الطائفة فِيِّهُمَّا.

وقال مَنْ فَي الشافي (۱): (وبينّا أنَّ سبب الغيبة هو فعل الظالمين، وتقصيرهم افيها يلزم من تمكين الإمام فيه والإفراج بينه وبين التصرف فيهم، وبينّا أنَّهم مع الغيبة متمكِّنون من مصلحتهم بأن يزيلوا السبب الموجب للغيبة ليظهر الإمام، وينتفعوا بتدبيره وسياسته).

قال أبو الصلاح بالله الله والمسلاح بالله الله والمع بين فَقْد اللطف بعدم ظهوره وثبوت التكليف وأمّا فَقْد اللطف بظهوره متصرفاً ورهبة لرعيته مع ثبوت التكليف الذي وجوده مرهوباً لطف فيه مع عدمه، فإنّ اختصاص هذا اللطف بفعل المكلف لتمكنه من إزاحة علة نفسه بمعرفة الحجة المدلول على وجوده وثبوت إمامته وفرض طاعته وما في ذلك من الصلاح وقدرته على الانقياد، وحسن تكليف مع تمكين الإمام وإرهابه أهل البغي لطف فيه... وتكليف لازم له وإن فقد لطف بالرئاسة، لوقوف المصلحة في ذلك على إيشاره معرفة الإمام والانقياد له باختياره دون إلجائه) وكذلك قال به شيخ الطائفة مَنْ فَي عددًة مواضع (٣).

وكذا قال هَا يُتَنِيُّ (١) وقال هَا فَيْتُنُّ في الغيبة (٥)، وقال به العلامة هَا يُتُّنُّ (٦).

 س المدوي بين الأهمية وآليات انا

١. الشافي في الإمامة - الشريف المرتضىٰ: ج٣، ص١٥٠.

٢. تقريب المعارف - أبو الصلاح الحلبي: ص٤٤٢.

٣. تلخيص الشافي - الشيخ الطوسى: ج١، ص١٠٩.

٤. الغيبة - الشيخ الطوسي: ص٣٩.

٥. الغيبة - الشيخ الطوسي، ص١١٧

٦. الألفين - العلامة الحلي: ص١٠٥.

٧. الصراط المستقيم - علي بن يونس العاملي النباطي البياضي: ج١، ص٦٤.

٨. القواعد والفوائد - الشهيد الأول: ج١، ص١٤١.

٩. قاعدة لا ضرر ولا ضرار - تقرير بحث آقا ضياء للسيد الخلخالي: ص٢٨.



إن قلت: وجوب تمكين الإمام عليه ونصرته على الأُمَّة عام وينصرف إلى المُوُّكُة عام وينصرف إلى المُؤُّكُة على الم خصوص زمان حضوره، فبلا يشمل مورد كلامنا وأنَّ النصرة واجبة في زمان الغيبة وقبل الظهور.

قلت: هذا الانصراف لا معنى له بعد عموم الدليل وعدم وجود مخصص صريح يخصص زمان النصرة بزمان دون زمان أو حال دون حال ولو في القدر المتيقن من النصرة بل صريح كلام السيد المرتضى وشيخ الطائفة قَرِيمَا للوم النصرة للإمام الغائب .

وقد مرَّ آنفاً عدم اختصاص نصرة الإمام ، ووجوبها على الأُمّة في زمان حضوره، نعم مراتب النصرة تختلف باختلاف الأزمان.

تفصيل وتنبيه: أقسام النصرة ومراتبها: لنصرة الإمام عليه عدَّة مستويات تختلف باختلاف زمان وجوده بين الناس، وباختلاف الظروف وما يريده عليه من الناس، ففي زمان ظهور رسول الله عَيَليه كانت النصرة مطلوبة بكل مراتبها: كاللسان والمال والنفس وكل شيء، ومما دلَّ على وجوب نصرة النبي عَيَليه بل الأنبياء عليه عدَّة آيات مضافاً لما تقدَّم، منها:

قال تعالىٰ: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا أَنْصَارَ اللهِ كَمَا قَالَ عِيسَىٰ ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوارِيِّينَ مَنْ أَنْصَارُ اللهِ قَالَ الْحُوارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ ﴾ (الصف: 15).

قال تعالىٰ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيشَاقَ النَّبِيِّينَ لَا آتَيْتُكُمْ مِنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ قَالَ الْقَاشُهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ أَقُرَرُنا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ أَوْرَرُنا قَالَ فَاشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ (آل عمران: ٨١).

قال تعالىٰ: ﴿ فَالَّذِينَ آمَنُ وا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُ وا النُّورَ الَّذِي أُنْزِلَ

المؤترين المراجعة

لَا مَعَهُ أُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (الأعراف: ١٥٧).

بينا نجد في زمان أمير المؤمنين الله ولتخلّف عموم الناس عن أهم مراتب النصرة لم يتحقق من نصرته هم ما كان متحققاً في زمان رسول الله على سوى من بعض الأنفار ممن بقوا معه وكانت نصرة كل واحد منهم له الله عتلفة عن الآخر على ما هو المعروف بقصة حلق الرؤوس، وحاله الله معلوم لجميع المسلمين بلزوم نصرته، حتّى أنّه دار على القوم بزوجته وأطفاله وهم خيرة الأرض والساء.

ذكر ابن أبي الحديد في شرحه ما لفظه (۱): (إنّه المثيلة لما استنجد بالمسلمين عقيب يوم السقيفة وما جرى فيه وكان يحمل فاطمة المثيلة ليلاً على حمار وابناها بين يدي الحمار، وهو المثيلة يسوقه فيطرق بيوت الأنصار وغيرهم، ويسألهم النصرة والمعونة، أجابه أربعون رجلاً فبايعهم على الموت وأمرهم أن يصبحوا بكرة محلقي رؤوسهم ومعهم سلاحهم، فأصبح لم يوافه منهم إلّا أربعة: الزبير والمقداد وأبو ذر وسلمان، ثم أتاهم من الليل فناشدهم فقالوا: نصبحك غدوة، في جاءه منهم إلّا أربعة، وكذلك في الليلة الثالثة وكان الزبير أشدهم له نصرة وأنفذهم في طاعته بصيرة، حلق رأسه وجاء مراراً وفي عنقه سيفه، وكذلك الثلاثة الباقون، إلّا أنّ الزبير هو كان الرأس فيهم).

وحال الإمام الحسن عليه على العام فضلاً عن الخاص.

أمّا حال شهيد كرب الاء عليه وسبط خير الأنبياء عَيَا في طلبه للنصرة وهي مع معلومية شهادته وحكاية النبي عَيَا في لها، ومن مواطن طلبه للنصرة وهي عديدة، منها: قوله عليه (٢): «هل مِن ذابِّ يذبُّ عن حُرم رسول الله؟ هل من موحّد يخاف الله فينا؟ هل من مغيث يرجو الله في إغاثتنا».

١. شرح نهج البلاغة - ابن أبي الحديد: ج١١، ص١٤.

٢. بحار الأنوار - العلامة المجلسي: ج٥٤، ص٤٨.



وهكذا الحال في بقية الأئمة المهلك وحالهم في خذلان أغلب الناس لهم وعدم نصرتهم معلوم لمن سبر غور التاريخ.

إن قلت: إنَّ النصرة التي كانت مطلوبة في زمان الأئمة والأنبياء المَيِّكِ عنصة بزمان حياتهم، ولا تشمل حال الغيبة لعدم ظهور الإمام الواجب نصرته فيها.

قلت: صحيح أنَّ الإمام في زمان الغيبة ليس بظاهر بين الناس، ولكن هذا لا يعني انتفاء جميع مراتب النصرة، فإنَّ النصرة لها مراتب عديدة، وفي كل مرتبة منها أدوار مختلفة تتناسب مع حال الأشخاص والظروف المحيطة بهم وإمكاناتهم واستعداداتهم، وما لا يدرك كله لا يترك جُلُه، ومن مراتب النصرة: اللسان، وإن لم يتيسر فنصرة القلب مقدورة للجميع وبدون استثناء.

وهل يا ترى يصح أن يقال: إنَّ الإمام عليَّةِ غائب، فلا تجب معرفته، ولا يلزم الإيان به؟

فكما أنَّ لمعرفة الإمام علي مراتب، فكذا لنصرته.

#### شواهد ومؤيدات: الانتظار ومراتب النصرة والإعداد:

بعد وضوح ضرورة غيبة الثاني عشر الأئمة الملك ، تكاثرت الأسئلة من الأصحاب عن الوظيفة في الغيبة وما هي؟

وهذه الأسئلة تكشف بوضوح أنَّ في البين وظيفة محدَّدة للأتباع تجاه كل إمام من الأئمة المحِيَّا، نعم هذه تختلف من إمام إلى آخر، بحسب اختلاف الظروف وما يقتضيه الحال، ومتابعة فاحصة لروايات الانتظار التي قد يقال بتواترها الإجمالي إنْ لم يك المعنوي، ينكشف لنا أنَّ الانتظار هو واحدة من مراتب النصرة للإمام هي، بل له عدَّة مراتب، فلاحظ بعض روايات الانتظار (۱).

١. قد فصلنا الحديث حولها في البحث المشار إلية آنفاً.

نكتفي بواحدة منها، وهي ما جعلت النية فيه تقوم مقام الإصلات بالسيف، وهي من درجات النصرة الانتظارية: في الوسائل(١): عن أمير المؤمنين عليَّا إِ ا أنَّه قال في خطبة له: «الزموا الأرض، واصبروا على البلاء، ولا تحركوا بأيديكم وسيوفكم في هوي ألسنتكم، ولا تستعجلوا بما لم يعجل الله لكم، فإنَّه من مات منكم على فراشه وهو على معرفة حق ربّه وحق رسوله وأهل بيته مات شهيداً، ووقع أجره على الله، واستوجب ثواب ما نوى من صالح عمله، وقامت النية مقام إصلاته بسيفه، فإن لكل شيء مدة وأجلاً».

### إشكالان في المقام:

الأول: تقييد الطاعة والنصرة بزمان الظهور فقط: قد يقال: إنَّه ورد في بعض الروايات أنَّ الطاعة للإمام على مختصة بزمان ظهوره ولا تشمل زمان غيبته، ومنها: ما رواه الشيخ الصدوق يَتْنِيُّ ، قال (٢): حدَّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني الله قال: حدَّثنا على بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبد السلام بن صالح الهروي، قال: سمعت دعبل بن على الخزاعي، يقول: أنشدت مولاي الرضاعلى بن موسى عليها قصيدتي... «وبعد الحسن ابنه الحجة القائم المنتظر في غيبته المطاع في ظهوره، لولم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد لطوَّل الله ذلك اليوم حتَّىٰ يخرج فيملأها عدلاً كما ملئت جوراً وظلماً...».

والجواب عن ذلك:

١ - بحسب التتبُّع القاصر لم أجد هذا المضمون في الروايات إلَّا في هذه الرواية بخلاف ما دلُّ على الطاعة مطلقاً (٣)، فقد جاء بعدَّة مضامين، وهذا لا يكافئ تلك ولا يقيِّدها.

- ١. وسائل الشيعة (الإسلامية) الحر العاملي: ج١١، ص٠٤.
  - ٢. كمال الدين وتمام النعمة الشيخ الصدوق: ص٥٠٣.
- ٣. بـل مـا صرح بالنصرة في زمـن الغيبـة في الروايـة التـي رواهـا المجلسي رفي عن الإمـام الصـادق الثيل وتقدمت في المحور الثالث.

77.



لو تنزَّلنا وقلنا بالتكافؤ، مع ذلك لا تقييد ولا تخصيص، لأنَّ ثبوت الطاعة والنصرة للإمام الميلا ولو بأدنى مراتبها من الضرورات، وما هو كذلك لا يُقيد بخبر واحد، فلابد من تأويله، بل ليس فيه عقد النفي كي يقع التعارض.

٢ - قد يكون المقصود من الخبر أنَّ أعلى مراتب النصرة - هي القيام بالسيف والتضحية بالنفس من أجل الإمام التِّلا - هي عند ظهوره ولا نظر للخبر إلىٰ المراتب الأخريٰ، ويشهد لذلك رواية أهل المشرق فمع وصف قتلاهم بالشهداء، إلَّا أنَّ الإمام عليَّا قال: «لو أدركت ذلك لاستبقيت نفسي لصاحب هذا الأمر علي ».

الثاني: الأمر في زمان الغيبة بأن نكون أحلاس البيوت: ورد في بعض الروايات أنَّ وظيفة الناس في زمان غيبة الإمام اليُّلا هو الجلوس في البيت وأن يكونوا على حدِّ تعبير الرواية أحلاس بيوتهم، وهذا ينافي أو يقيد ما دل علىٰ النصرة، إذ يحدِّد الوظيفة بأنَّها حلس البيت فقط، ومن تلك الروايات: ما رواه الشيخ النعماني الله الله عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه، قال: "إنَّه قال لي أبي عليه: لابـد لنار(٢) من أذربيجان لا يقوم لها شيء، وإذا كان ذلك فكونوا أحلاس بيو تكم، وألبدوا ما ألبدنا، فإذا تحرَّك متحركنا فاسعوا إليه ولو حبواً، والله لكأنّي أنظر إليه بين الركن والمقام يبايع الناس على كتاب جديد، على العرب شديد، وقال: ويل لطغاة العرب من شر قد اقترب».

١. الغيبة - ابن أبي زينب النعماني: ص٢٠٠.

٢. في غيبة النعماني: ص٧٧١، باب١٤، ح٢٤، عن أبي بصير عن أبي عبد الله علي أنه قال: "إذا صعد العباسي... لابد لنار من أذربيجان لا يقوم لها شيء"، وبناءً على قراءة نار فإن وظيفة الحلسية تكون عندما تظهر تلك النار دونها غيرها.

الدرس المدوي بين الأ

وفيه أيضاً (۱): عن أبي المرهف، قال: قال أبو عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه المحاضير»، قال: «المستعجلون، ونجا المقربون، ونجا المقربون، وثبت الحصن على أوتادها، كونوا أحلاس بيوتكم، فإنَّ الغبرة على من أثارها، وأنَّه لا يريدونكم بجائحة إلَّا أتاهم الله بشاغل إلَّا من تعرض لهم».

والجواب عن ذلك:

١ - الحلسية معلقة على صيرورة أذربيجان لأهل البيت المهل إبناءً على قراءة لنا وليس نار]، ففي ذلك الظرف تثبت وظيفة الأحلاس للناس إلى أن يتحرَّك متحركهم فتتبدل الوظيفة من الحلسية إلى الحبو إليه.

وفي الرواية الثانية تعليق على التعرض [إلّا من تعرض لهم]، والكلام هو الكلام.

٢ – قد تكون هذه وظيفة خاصة لبعض الناس لا للكل، فمن لا يقدر على مراتب النصرة الأعلى يكون حلس بيته، وهي لا تنفي مراتب النصرة الانتظارية التي تقدَّمت، وقد يكون نظر الرواية إلى بعض الأزمنة التي تكون النصرة فيها مؤدية للهلكة، أو في بعض الأمكنة كذلك، فلا نظر في الرواية إلى المراتب الأخرى كي تقيدها، فهي تفقد العقد الإيجابي الموجب للتقيد أصولياً، فإنَّ المثبتات لا تنافي بينها.

فنصرته في زمان غيبته عليه ثابتة وإن حصل كلام في مقدارها.

التطبيق الشاني حول التسمية للحجة عليه: مسألة التسمية للإمام عليه من المسائل المهدوية التي وقعت محلاً للبحث عند جملة من الأعيان في كتبهم الفقهية، والأقوال في هذه المسألة عديدة نقتصر على جملة منها:

أ - الجواز، قال به الشيخ المفيد والسيِّد المرتضىٰ والمحقِّق والعلَّامة والسيِّد الخوئي تَنْتُمُ وجماعة (٢).

١. الغيبة - ابن أبي زينب النعماني: ص٢٠٣.

٢. وسائل الشيعة (ج١٦/ هامش ص٢٤٦) حيث نقل ﷺ أسهاء من قال بالجواز، منية السائل للسيِّد الخوئي (ص٢٢٢).



ب - عدم الجواز، قال به الشيخ الصدوق والعلَّامة المجلسي تَنْتُكُمُ و جماعــة (١).

ج - الجواز ما لم يكن في البين مانع، قال به الشيخ الحرُّ العاملي وَلَيْنُ 

# \* الروايات في المسألة: وهي على طوائف ثلاثة:

الطائفة الأُولىٰ: ما دلُّ علىٰ المنع مطلقاً، وهي روايات عديدة، منها ما رواه الشيخ الصدوق مَنْ عَنَّى بسنده عن الإمام الصادق عليَّلا: «... الخامس من ولد السابع، يغيب عنكم شخصه و لا يحلَّ لكم تسميته»(٣).

الطائفة الثانية: ما دلُّ علىٰ المنع مقيَّداً، والقيود المذكورة عديدة، فبعضها قُيِّد بالمنع إلى زمان الظهور كما في صحيح الشيخ الكليني عليُّ عن أبي جعفر الثاني التِّلا: «... وأشهد على رجل من ولد الحسن لا يُكنَّى ولا يُسمَّىٰ حتَّىٰ يظهر أمره فيملأها عدلاً كما مُلِئَت جوراً... »(٤).

وبعضها قُيِّد بالمنع بسبب الخوف والطلب، ومنها ما رواه الشيخ الكليني والله أيضاً وبسند تامِّ عن عبد الله بن جعفر الحميري عندما اجتمع هـو وأحمد بـن إسـحاق عنـد السفير الثاني وسألاه عـدَّة أسئلة منها الاسم حيث جاء فيه: (... قلت: فالاسم؟ قال: محرَّم عليكم أنْ تسألوا عن ذلك...، وإذا وقع الاسم وقع الطلب...)(٥).

فيم اقيَّدت طائفة ثالثة المنع إذا كان أمام الناس، ومنها ما رواه الشيخ الصدوق ولي الشيخ عمد بن عشمان العمري الله عن الشيخ عمد بن عشمان العمري الله الله عن السمان

- ١. كمال الدِّين (ص٣٠٧)، مرآة العقول (ج٤/ ص١٦ و١٧).
  - ٢. وسائل الشيعة (ج١٦/ ص٢٣٧).
- ٣. كمال الدِّين (ص٣٣٣/ باب ٣٣/ ح١)؛ والخبر يمكن القول بتماميَّة سنده.
- ٤. الكافي (ج١/ ص٥٢٥ و٢٦٥/ باب ما جاء في الاثنى عشر والنصِّ عليهم المِيِّلُ / ح١).
  - ٥. الكافي (ج١/ ص٣٢٩ و٣٣٠/ باب في تسمية من رآه اليار ح١).

في مجمع من الناس باسمي فعليه لعنة الله»(١).

إِنْ قلت: إِنَّ مصطلح الناس في لسان أهل البيت المبيِّكُ هم غير الإماميَّة، ا فلا يدلُّ المنع إلَّا من خصوص طائفة من الناس.

قلت: ليس دائماً ويختلف باختلاف الموارد ويحتاج إلى قرينة عامَّة أو خاصَّة، وموضع الغيبة وعدم الخوف من طائفة بعينها يكشف عن أنَّ المراد من الناس هو الأعمُّ من ذلك، وبالتالي فدلالة الحديث على المنع عن التسمية شامل للجميع.

الطائفة الثالثة: ما دلُّ على الجواز، وقد قيل بتواترها(٢)، ومن أخبار هذه الطائفة ما رواه الشيخ الصدوق مَنْ يُنِّ بسنده عن الشيخ العمري محمّد بن عثمان بن سعيد على الله على يقول: سمعت أبي يقول: سُئِلَ أبو محمّد الحسن بن علي عليها الله الله على عليها الله بن رسول الله، فمن الحجة والإمام بعدك؟ فقال: «ابني محمّد، هو الإمام والحجّة 

وجوه الجمع: ذُكِرَ للجمع بين هذه الطوائف عدَّة وجوه، نذكر منها:

١ - أنْ نقول بالجواز ونحمل روايات المنع على حالة الخوف، ونُقيِّد بها ما دلُّ علىٰ المنع، ففي كلِّ زمان لا خوف فيه علىٰ الإمام التِّلْإِ يصحُّ فيه ذكر اسمه.

٢ - أنْ نحمل روايات المنع مقيَّدة كانت أو مطلقة على الكراهة بقرينة روايات الجواز.

٣ - أنْ نحمل روايات المنع علىٰ جماعة خاصّة من الناس «في مجمع من الناس» يُخاف منهم على الإمام الميالا، وهو ما يناسب أنْ يكون المنع مختصًا بالغيبة الصغري.

٤ - أنَّنا نحمل روايات المنع على اسم أحمد والجواز على محمَّد بقرينة

١. كمال الدِّين (ص٤٨٣/ باب ٥٥/ ح٣)؛ والخبر يمكن القول بتماميَّة سنده.

٢. القائل هو الشيخ الحرُّ العاملي إللهُ في كتابه القيِّم كشف التعمية (ص٨٦).

٣. كمال الدِّين (ص٤٠٩/ باب ٣٨/ ح٩)؛ والسند تامٌّ إنْ تجاوزنا الإشكال في ابن إسحاق.



شاهد روائي يصلح للجمع بين الطوائف المتقدِّمة من الروايات، فقد روي عن الإمام الباقر عليَّة: «... يخرج رجل من ولدي في آخر الزمان...، له اسمان: اسم يُعلَن، فأمَّا الذي يُخفى فأحمد، وأمَّا الذي يُعلَن فمحمَّد...»(١). وهذا الوجه ذكره الشيخ الحرُّ مَيْنُ وَالْاَ

وأنت تلاحظ أنَّ القواعد التي اعتمدت في هذه المسألة الجزئية من المسائل المهدوية هي بعينها قواعد علم الأصول والحديث وتطبيق الكبريات علىٰ الصغيرات.

التطبيق الثالث حول علامات الظهور وكيفية التعامل معها: تطبيق القواعد العامة والخاصة على مسألة علامات الظهور: ذُكِرَ لمعرفة ظهور الإمام عليه عددة علامات، وجاءت الأخبار بذكرها.

قال الشيخ المفيد في المفيد في الأخبار بذكر علامات لزمان قيام القائم المهدي على الفيلا وحوادث تكون أمام قيامه وآيات ودلالات، فمنها: خروج السفياني، وقتل الحسني...)، ثمّ ذكر العشرات من العلامات إلى أنْ قال في في السفياني، وقتل الحسني...)، ثمّ ذكر العشرات من العلامات إلى أنْ قال في في السفياني، وقتل المخبار، ومن جملة هذه الأحداث محتومة ومنها مشترطة، والله أعلم بها يكون، وإنّها ذكرناها على حسب ما ثبت في الأصول وتضمّنها الأثر المنقول)(٣).

القاعدة الأولى في المقام: نقل الخبر بالعلامة لا يلازم الوقوع: يشير تَنْيُّ إلى أصل في المسألة، حاصله أنَّ نقل الخبر بالعلامة لا يعني لزوم وقوعها، ولا صحة تطبيقها من قبل من يطبقها، وإنَّما ورد الخبر بها فلزم على من يبحث المسألة ذكر ما ورد فيها. كما وذكر الشيخ الطبرسي تَنْيُنُ عين عبارة الشيخ المفيد تَنْيَنُ المتقدِّمة (٤).

١. كمال الدِّين (ص٦٥٣/ باب ٥٧/ ح١٧).

۲. كشف التعمية (ص١٠٤).

٣. الإرشاد (ج٢/ ص٣٦٨ - ٣٧٠).

٤. تاج المواليد (ص٧٠-٤٧).



الدوس المهدوي بين الأهمية وآليات التخصص

قال الشيخ النعاني تَنْبُعُ: (هذه العلامات التي ذكرها الأئمّة المهلِ مع كثرتها واتّصال الروايات وتواترها واتّفاقها موجبة ألّا يظهر القائم عليه إلّا بعد مجيئها وكونها، إذ كانوا قد أخبروا أنْ لابدّ منها، وهم الصادقون، حتّى إنّه قيل لهم: نرجو أنْ يكون ما نؤمل من أمر القائم عليه ولا يكون قبله السفياني، فقالوا: «بيل والله، إنّه لمن المحتوم الذي لابدّ منه»، ثمّ حقّقوا كون العلامات الخمس هي من بين أكثر الدلائل والبراهين على ظهور الحقّ بعدها، كما أبطلوا أمر التوقيت، وقالوا: «من روى لكم عنّا توقيتاً فلا تهابوا أنْ تُكذّبوه كائناً من كان، فإنّ لا نُوقّت»، وهذا من أعدل الشواهد على بطلان أمر كلّ من ادّعى أو ادُّعي له مرتبة القائم ومنزلته، وظهر قبل مجيء هذه العلامات...)(١)،(١).

القاعدة الثانية في المقام: ضرورة وقوع العلامات وعدم التنافي مع النهي عن التوقيت: يشير وين الله قاعدة ضرورية في العلامات من كونها لابد أن تقع بعد أن أخبر الأئمة المهلي نقع لا محالة في الجملة، وفي ذات الوقت الذي نؤمن بوقوع العلامات عند الظهور لا يجوز لنا من جهة ثانية التوقيت للظهور ولا تطبيقها.

كلام في المنهجية والتنبيه على ضبط القواعد عند الشروع في التصنيف:

تتعدَّد البحوث في العلامات وتختلف باختلاف المنهج والقواعد المتبعة في هذه المسألة، ومنها:

أولاً: بحث تصوري في تعريف العلامة: يتبين أنَّ معنى العلامة وماهيَّتها هي حادثة تكون قبل قيام الإمام عليه أو معه وتكون دالَّة على ظهوره.

ثانياً: تقسيم العلامات إلى المحتوم وغير المحتوم: ذكرت الروايات عدَّة تقسيمات للعلامات من أهمّها انقسامها إلى المحتومة وغير المحتومة، وممَّا دلَّ على

١. الغيبة للنعماني (ص٢٩١ و٢٩٢).

٢. من أجمل ما تمتاز به المهدويَّة أنَّ الاستدلال عليها متعدِّد الجوانب أو الجهات، وتُعَدُّ روايات العلامات
 قبل قيام الإمام ، من أدلَّة صحَّتها.



ذلك عدة روايات منها: ما روي عن المعلَّىٰ بن خنيس، قال: سمعت أبا عبد الله عليَّة يقول: همن المحتوم خروج الله عليَّة يقول: «من الأمر محتوم، ومنه ما ليس بمحتوم، ومن المحتوم خروج السفياني في رجب»(١).

وفي نصِّ آخر عن حمران بن أعين، عن أبي جعفر محمّد بن عليِّ التَّافِي في قول ه تعالىٰ: ﴿ ثُمَّ قَضَىٰ أَجَلاً وَأَجَلُ مُسَمَّىٰ عِنْدَهُ ﴾ [الأنعام: ٢]، فقال: ﴿ إِنَّهَا أَجِلان: أَجِل مُوقوف ﴾، فقال له حمران: ما المحتوم؟

قال عليه المنه فيه المشيئة»، قال حمران: إنّي لأرجو أنْ يكون أجل السفياني من الموقوف، فقال أبو جعفر عليه (لا والله إنّه لمن المحتوم» (٢٠). وفي نصّ ثالث: «وإنّ السفياني من المحتوم الذي لابدّ منه» (٣)، وتلاحظ تعريف الإمام عليه للمحتوم بأنّه لابدّ منه.

وروى الشيخ الصدوق وَيَّقُ بسند تامِّ المائة عن عمر بن حنظلة، قال: سمعت أبا عبد الله يقول: «قبل قيام القائم خمس علامات محتومات: اليهاني، والصيحة، وقتل النفس الزكيَّة، والخسف بالبيداء»(٥).

قاعدة: وقوع البداء في المحتوم: مسألة: هل يبدو لله تعالى في المحتوم؟

روى الشيخ النعماني تَأْنِيُّ عن شيخه محمّد بن همّام، عن محمّد بن أحمد بن عبد الله الخالنجي، قال: حدَّثنا أبو هاشم داود بن القاسم الجعفري، قال: كنَّا عند أبي جعفر محمّد بن عليِّ الرضا عليُّا ، فجرى ذكر السفياني، وما جاء في

- ١. الغيبة للنعماني (ص٣١٠ و٣١١/ باب١٨/ ح٢).
- ٢. الغيبة للنعماني (ص٣١٣ و٣١٣/ بـاب ١٨/ ح٥)؛ هـذا ولكـن الصحيح مـا ورد في بحـار الأنـوار (ج٥٠/ ص٤٤/ ح٣٣٣) عـن الغيبة للنعماني، وفيـه: قـال لـه حمـران: مـا المحتـوم؟
  - قال: «الذي لا يكون غيره»، قال: وما الموقوف؟ قال: «هو الذي لله فيه المشيَّة...»، فراجع.
    - ٣. الغيبة للنعماني (ص١٦٣/ باب ١٨/ ح٦).
- ٤. سوى الحسين بن الحسن بن أبان، ويمكن توثيقه بعدَّة وجوه ذُكِرَت في محلِّها. أمَّا عمر بن حنظلة فقد تقدَّمت وجوه توثيقه، فراجع.
  - ٥. كمال الدِّين (ص٢٥٠/ باب ٥٧/ ح٧).

الرواية من أنَّ أمره من المحتوم، فقلت لأبي جعفر عليَّهِ: هل يبدو لله في المحتوم؟ قال: «نعم»، فقلنا له: فنخاف أنْ يبدو لله في القائم، فقال: «إنَّ القائم من

الليعاد، والله لا يخلف الميعاد»(١).

وقد وقع هذا النصُّ محلَّا للنقاش، وهل يقع في الحتم البداء؟ فها هي فائدته وتميُّزه عن غيره إنْ وقع البداء فيه؟

والجواب عن هذه الإثارات:

١ - أنَّ هـذا النصَّ هـو الوحيد في بابه، وهـو ضعيف بالخالنجي، ولا معنىٰ لتقيُّد ما صحَّ من روايات العلامات المحتومات به.

٢ - علىٰ أنَّه لو سلَّمنا اعتباره سنداً، فهو مفسَّر معارض بها يُشكِّل سُنَّة قطعيَّة ممَّا دلَّ علىٰ أنَّه من العلامات الحتميَّة، وأنَّ الحتم هو الذي لا بدَّ منه.

٣ - اللسان في النصوص المتقدِّمة آبي عن التقيُّد، ومعارضها ساقط.

٤ - يمكن تأويل وقوع البداء في الحتم بم الا يُخرجه عن حتميَّته، كما لو كان يقع في مقدّمات المحتوم أو زمان وقوعه أو بعض خصوصيّاته إنْ كانت له.

وهذه قاعدة مهمة في هذه المسألة الفرعية: خضوع العلامات الحتمية للبداء.

قاعدة: لا تُطبِّق ما لم تجزم بالعلامة:

التطبيق ينقسم إلى قسمين:

١ - التطبيق المحض: أي ذكر ذات العلامة كما في الرواية الآتية في ابن طباطبا.

٢ - التطبيق غير المحض: وهو ذكر العلامة وتطبيقها على الذات الخارجية مع استلزامه الوقت كما في الحتميات كتطبيق اليماني مع شخص خارجي مستلزم ۲۲۸ التحديد وقت معين.

١. الغيبة للنعماني (ص١٤ و٥١٥/ باب ١٨/ ح١٠).



عرفوا التوقيت: هو ذكر وقت محدَّد بيوم أو شهر من سنة معيَّنة أو غيرهما من الألفاظ الدالَّة عليها، كالعقد والقرن، أو ما يفهم العرف أنَّه تحديد.

«... سألتني والله - يا أبا خالد - عن سؤال مجهد، ولقد سألتني عن أمر ما كنت محدِّثاً به أحد، ولو كنت محدِّثاً به أحد لحدَّثتك... »(٢).

وفي نصِّ آخر: «... من أخبرك عنَّا توقيتاً فلا تهابنَّ أنْ تُكذِّبه، فإنَّا لا نُوقِّت لأحدِ وقتاً»(٣).

وعندما سُئِلَ الإمام الحجَّة على عن ذلك، أجاب في توقيع إسحاق بن يعقوب: «... وأمَّا ظهور الفرج فإنَّه إلى الله تعالى ذكره، وكذب الوقَّاتون»(٤).

وما يمكن أنْ يُستَدلَّ به على بطلان التوقيت من وجوه من غير ما روي أعلاه أُمور، منها:

١ - الأصل والقاعدة في معرفة المستقبل على نحو الجزم واليقين ممنوعة، لأنّه من الغيب، والاطِّلاع عليه ليس متيسِّراً لكلِّ أحد، قال تعالىٰ: ﴿يَسْعَلُكَ النّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّما عِلْمُها عِنْدَ اللهِ وَما يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً﴾ (الأحزاب: ٣٣)، وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّ اللهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ ﴾ (لقمان: ٣٤).

۱. الكافي (-1 / - 0.07 / - 1.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 / 0.00 /

٢. الغيبة للنعماني (ص٢٩٩ و٣٠٠/ باب ١٦/ ح٢).

٣. الغيبة للنعماني (ص٣٠٠/ باب ١٦/ ح٣).

٤. كمال الدِّين (ص٤٨٣ - ٤٨٥/ باب ٥٥/ ح٤).



وفي خصوص الإمام الحجة بن الحسن ﴿ وظهوره، فقد روي في أنَّه ﴿ من الغيب، وأنَّه ﴿ كالساعة، فعن الإمام الرضا عليه ﴿ ... وأمَّا متى فإخبار عن الوقت، فقد حدَّ ثني أبي، عن أبيه، عن آبائه عليه ﴿ أنَّ النبيَّ عَيْلَهُ قيل له: يارسول الله، متى يخرج القائم من ذرّيَّتك؟

فقال عَيْنُ: مثله مثل الساعة التي ﴿لَا يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلَّا هُـوَ ثَقُلَتْ فِي السَّـمَاوَاتِ وَالْأَرضِ لَا تَأْتِيكُمْ إِلَّا بَغْتَةً ﴾ [الأعراف: ١٨٧]»(١).

٢ - قاعدة المعلوم ينتشر ويشيع ويفقد الغرض من كتمه: أنَّ الوقت كان معلوماً عند أهل البيت المهلي ، ولكن الناس أشاعته وكشفته فرفعه الله تعالى ، وممَّا دلَّ علىٰ أنَّه كان موجوداً عندهم عدَّة نصوص، منها:

أ - عن إسحاق بن عهار الصيرفي، قال: سمعت أبا عبد الله التلا يقول: «قد كان لهذا الأمر وقت، وكان في سنة أربعين ومائة، فحدَّ ثتم به وأذعتموه، فأخّر ، الله على (٢).

ب - عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه ما لهذا الأمر أمد ينتهي إليه ويريح أبداننا؟ قال: «بلي، ولكنّكم أذعتم، فأخّره الله»(٣).

ج - عن أبي حمزة، قال: سمعت الباقر المثيلا: «يا ثابت، إنَّ الله تعالى قد كان وقَّت هذا الأمر في سنة السبعين، فلمَّا قُتِلَ الحسين الثيلا اشتدَّ غضب الله فأخَره إلى أربعين ومائة، فحدَّ ثناكم بذلك، فأذعتم وكشفتم قناع الستر، فلم يجعل الله لهذا الأمر بعد ذلك وقتاً عندنا، ﴿يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتَابِ﴾ [الرعد: ٣٩]»(٤).

74.

١. كمال الدِّين (ص٢٧٦ و٣٧٣/ باب ٣٥/ ح٦).

٢. الغيبة للنعماني (ص٣٠٣/ باب ١٦/ ح٨).

٣. الغيبة للنعماني (ص٢٩٩/ باب٢١/ ح١).

٤. الغيبة للنعماني (ص٣٠٣ و٢٠٤/ باب٢١/ ح١٠).



٣- قاعدة مخالفة التوقيت للضرورة: فقد دلت الروايات على أنَّه لـ ولم يبـ قَ كُوُ من الدنيا إلَّا يـ وم واحـ د لطوَّل الله تعـ الى ذلك اليـ وم حتَّى يخـ رج المهـ دي عليَّلا، وهو يـ دلُّ عـ لى تعـ نُّر التوقيت لـ ه عليَّلاً.

وعمّا روي في ذلك ما نقله الشيخ الصدوق وَأَنَّ في باب الوصيّة من للدن آدم عليه حيث قال: ... وقد وردت الأخبار الصحيحة بالأسانيد القويّة أنَّ رسول الله عَيْلُهُ أوصى بأمر الله تعالى...، إلى أنْ يقول: وأوصى الحسن بن عليِّ إلى ابنه حجّة الله القائم بالحقّ الذي لولم يبق من الدنيا إلّا يوم واحد لطوّل الله ذلك اليوم حتّى يخرج فيملأها عدلاً وقسطاً كما مُلِئَت جوراً وظلماً(۱).

فكونه الله يخرج حتماً ولو في آخر يوم كاشف أيضاً عن عدم القدرة على تحديد هذا اليوم بنحو الجزم والعلم.

وقد ادَّعيٰ الانطباق جماعة، ظنَّا منهم أنَّ التطابق في الأسماء أو الصفات أو الألقاب كاليماني أو الخراساني أو غيرهما كافٍ في إثبات ذلك، فان المشابهة في الاسم أو اللقب أو بعض الصفات الجسديَّة غير كافية، إذ يوجد في زمانٍ واحدٍ منها المئات بل أكثر، فيكون الجزم بها لبعضهم دون غيرهم ترجيح بلا مرجِّح.

وممّا ورد عن أهل البيت الميّا في مقام تعجُّبهم ممّن يقوم بتطبيق الأشخاص والأولياء والأحداث خطأ، ما روي عن الإمام الرضا عليّة أنّه قال: «قبل هذا الأمر السفياني واليهاني والمرواني وشعيب بن صالح، فكيف يقول هذا وهذا؟!»(٢)، وذكر المحقّق في هامش الحديث تفسيراً له: (أي كيف يقول محمّد ابن إبراهيم بن

۱. من لا يحضره الفقيه (ج٤/ ص١٧٧/ ح٢٠٥٥).

٢. الغيبة للنعماني (ص٢٦٢/ باب ١٤/ ح١٢).

إسماعيل المعروف بابن طباطبا: إنّي القائم؟)(١).



11

قواعد في مسألة فرعية من مسألة العلامات: قواعد مسألة الصيحة:

الصيحة من العلامات الحتميَّة، وغاية في الأهمَّيَّة في الكشف عن الظهور، ونتحدَّث عنها وعن قواعدها في ضمن نقاط:

أولاً: خصائص الصيحة: في (الغيبة) للشيخ النعاني تَنْتُى عن أحمد بن محمّد بن سعيد بن عقدة، عن أحمد بن يوسف بن يعقوب أبو الحسن الجعفي من كتابه، قال: حدَّثنا إساعيل ابن مهران، قال: حدَّثنا الحسن بن عليِّ بن أبي حمزة، عن أبيه ووهيب بن حفص، عن أبي بصير، عن أبي جعفر محمّد بن عليٍّ النَّهِ أنَّه قال: "إذا رأيتم ناراً من المشرق شبه الهردي(٢) العظيم تطلع ثلاثة أيَّام أو سبعة(٣) فتوقَّعوا فرج آل محمّد المن كي ان الله عزيز حكيم».

ثمّ قال: «الصيحة لا تكون إلّا في شهر رمضان، لأنّ شهر رمضان شهر الله، والصيحة فيه هي صيحة جبرائيل إلى الخلق». ثمّ قال: «ينادي منادٍ من السهاء باسم القائم الحيلاء فيسمع من بالمشرق ومن بالمغرب، لا يبقى راقد إلّا استيقظ، ولا قائم إلّا قعد، ولا قاعد إلّا قام على رجليه فزعاً من ذلك الصوت، فرحم الله من اعتبر بذلك الصوت فأجاب، فيانّ الصوت الأوّل هو صوت جبرئيل الروح الأمين الحيلاء.

١. نعم، توجد رواية تقول: «وكف يقول…» ولكنها رغم ورودها في الكتاب المعروف بمسند الإمام الرضا علي ج١، ص٢١٨، ح٧٧٧ وهو ينقلها عن كتاب غيبة النعماني الله ولكن ما تقدم من غيبة النعماني المعضود بنقل الشيخ المجلسي الله ج٢٠، ص٣٣٧، باب٢٥ ومتوافق مع السياق.

٢. أي خضراء مائلة إلى الحمرة.

٣. الترديد في الرواية لعلَّه ناشئ من التوقُّف علىٰ أُمور وعناصر متغيّرة إنْ حصلت كان ثلاثة وإنْ لم تحصل
 كان سبعة أو بالعكس، ومثله لا يضرُّ بالعصمة بـلا شكً.

٤. التعليل بشهر رمضان لعلَّه لبيان الحكمة وليس العلَّة الحقيقيَّة، لأنَّ الصيحة كما تقع فيه تقع في غيره
 كما يأتي، ولعلَّه لبيان فضله.



ثمّ قال عليه: «يكون الصوت في شهر رمضان في ليلة جمعة ليلة ثـلاث وعشريـن، فـلا تشـكُّوا في ذلـك، واسـمعوا وأطيعـوا، وفي آخـر النهـار صوت الملعون إبليس اللعين ينادى: ألا إنَّ فلاناً قُتِلَ مظلوماً، ليُشكِّك الناس ويفتنهم، فكم في ذلك اليوم من شاكٌّ متحيِّر قد هوى في النار، فإذا سمعتم الصوت في شهر رمضان فلا تشكُّوا في أنَّه صوت جبرئيل، وعلامة ذلك أنَّه ينادي باسم القائم واسم أبيه المللاحتَّالي تسمعه العـذراء في خدرها فتُحـرِّض أباها وأخاها على الخروج».

وقال: «لابد من هذين الصوتين قبل خروج القائم عليه، صوت من السياء وهو صوت جبرئيل باسم صاحب هذا الأمر واسم أبيه، والصوت الثاني من الأرض هو صوت إبليس اللعين ينادي باسم فلان أنَّـه قُتِـلَ مظلوماً، يريـد بذلـك الفتنـة، فاتَّبعـوا الصـوت الأوَّل، وإيَّاكـم والأخير أنْ تفتنوا به ١٠٠٠).

والحديث طويل وتامٌّ سنداً على بعض المباني(٢)، ويحمل جملة دلالات مهمَّة تساعد في تشكيل صورة لملامح ما قبل ظهور الإمام عليُّلاً.

وفي (الغيبة) للشيخ النعاني تَأْتُيُّ ، عن أبي عبد الله الثيلا جاء فيه: «... إذا سمعوا الصوت من الساء: ألا إنَّ الحقَّ في عليِّ بن أبي طالب عليَّا إ وشيعته»، قال: «فإذا كان من الغد صعد إبليس في الهواء حتَّىٰ يتواريٰ عن أهل الأرض ثمّ ينادى: ألا إنَّ الحقَّ في عثمان بن عفَّان وشيعته، فإنَّه قُتِلَ مظلوماً فاطلبوا بدمه»، قال: «فيُثبِّت الله الذين آمنوا بالقول

١. الغيبة للنعماني (ص٢٦٢ و٢٦٣/ باب ١٤/ ح١٣).

٢. الحسن بن عليٌّ توجد وجوه لتوثيقه: من أنَّ له أصلاً، ورواية الثقات عنه، وأنَّ الطائفة عملت برواياته، ورواية أصحاب الإجماع عنه كابن أبي عمير والبزنطي، وصدر في حقِّه: «وأبوه أوثق منه» (رجال ابن الغضائري: ص٥١/ الرقم ٣٣/٦).

أمًّا والده عليُّ بن أبي حمزة، فيمكن توثيقه لما تقدَّم في ابنه، وأنَّه من رواة كامل الزيارات والقمّي، وقول الشيخ الطوسي الله فيه من عمل الطائفة برواياته، وبذلك تكون الرواية تامَّة سنداً.

# الثابت على الحقِّ، وهو النداء الأوَّل... "(١)، والحديث تامُّ سنداً.

قاعدة عامة في المقام: امتناع التلاعب بالصيحة الساوية: الصوت الوارد بقرينة ما تقدّم من كونه مسموعاً من كلّ الناس وكلّ أهل لغة بلغتهم فهو صوت عرفي، ويُحمَل على معانيه العرفيّة المفهومة لدى الناس عامّة، لكي يناسب أنّه آية عامّة واضحة وكاشفة عن الأحداث الجارية ومدى مطابقتها للواقع، على أنّ المتبادر منه هو المعنى العرفي. فالتصريح أنّ الصيحة الأولى من الساء والأخرى من الهواء أو الأرض يمنع يد التلاعب فيها.

قاعدة: في كيفية التمييز بين الصيحتين: وردت نصوص بمفاد أنَّ الناس يُعيِّرونا ويقولون: إنَّكم تزعمون أنَّه سيكون صوت من الساء (٢)، وأنَّها نداءان، فأيُّها الصادق من الكاذب (٣)؟

حتَّىٰ ورد أنَّ بعض من يسمع الصوت الأوَّل يقول: (هذا سحر الشيعة وحتَّىٰ يتناولونا)(٤).

فيأتي الجواب على لسان أهل البيت المهافي : في موثّقة عبد الله بن بكير، عن زرارة، عن أبي عبد الله الميلا: ... قال: «يعرفه الذين كانوا يروون حديثنا ويقولون: إنّه يكون قبل أنْ يكون، ويعلمون أنّهم هم المحقُّون الصادقون» (٥).

١. الغيبة للنعماني (ص٢٦٧/ باب ١٤/ ح١٩).

٢. الغيبة للنعماني (ص٢٦٩/ باب ١٤/ ح٢٠)، عن أبي عبد الله الصادق العلا.

٣. الغيبة للنعماني (ص٢٧٣/ باب ١٤/ ح٣٠)، عن أبي عبد الله الصادق عليه.

٤. الغيبة للنعماني (ص٢٦٩/ باب ١٤/ ح٢٠)، عن أبي عبد الله الصادق الله.

٥. الغيبة للنعماني (ص٢٧٢ و٣٧٣/ باب ١٤/ ح٢٨).



وأيضاً ما رواه النعماني تَتْرَبُّ بسند تامِّ عن هشام بن سالم، قال: قلت لأبي عبد الله التِّهِ: إنَّ الجريري أخا إسحاق يقول لنا: إنَّكم تقولون: هما نداءان، فأيُّها الصادق من الكاذب؟

فقال أبو عبد الله عليه الله عليه: «قولوا له: إنَّ الذي أخبرنا بذلك - وأنت تُنكِر أنَّ هـذا يكون - هـو الصادق»(١).

وفي نصِّ ثالث تامُّ سنداً أيضاً عن هشام بن سالم: ... فقلت: وكيف تُعرَف هذه من هذه؟ فقال الإمام الصادق التلا: «يعرفها من كان سمع بها قبل أنْ تكون»(٢).

وفي نصِّ رابع عن الجريري، قال: قلت لأبي عبد الله عليه: إنَّ الناس يُوبِّخونا ويقولون: من أين يُعرَف المحتُّ من المبطل إذا كانتا؟ فقال: «ما تردُّون عليهم؟»

قلت: في انردُّ عليهم شيئاً، قال: فقال عليماً: «قولوا لهم: يُصلِدِّق بها إذا كانت، من كان مؤمناً، يؤمن بها قبل أنْ تكون»، قال: «إِنَّ الله عَلَى يقول: ﴿أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ أَحَقُّ أَنْ يُتَّبَعَ أُمَّنْ لَا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدَىٰ فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُ ونَ ﴾ [يونس: ٣٥]»(٣)، وقوله: «إنْ كانت» لا ينافي الحتم، إنَّا يتعلَّق على المشيئة.

وفي نصِّ خامس عن أبي جعفر الباقر عليه إنَّه قال: «اسكنوا ما سكنت الساوات والأرض، أي لا تخرجوا على أحد فإنّ أمركم ليس

١. الغيبة للنعماني (ص٢٧٣/ باب ١٤/ ح٣٠).

٢. الغيبة للنعماني (ص٢٧٣ و٢٧٤/ باب ١٤/ ح٣١).

٣. الغيبة للنعاني (ص٢٧٤/ باب ١٤/ ح٣٢)؛ وفي سنده محمّد بن خالد، وهو مشترك بين جماعة، منهم الأصحُّ والبرقي المتقاربان طبقةً، فإنْ استظهرنا الثقة فبها، وإلَّا فيمكن التعويض بطريق الكليني (ج٨/ ص٢٠٨/ ح٢٥٢)، فإنَّه لا يمرُّ بمحمّد بن خالد، إلَّا أنَّ المشكلة تبقي من جهة عبد الرحمن بن مسلمة الجريري لم يذكروه.



تقريب: إنَّ هذا النصَّ في غاية البيان والوضوح أنَّ آية السياء لن تخفيٰ علىٰ أحد وهي عامَّة للجميع، والنصُّ من شدَّة وضوحه لا يحتاج إلىٰ توضيع.

قاعدة: استبقاء النفس للصاحب في: أهل البيت المنفي رجَّحوا استبقاء النفس لصاحب الزمان في حتَّىٰ لو كان إذهاب النفس في سبيل الحقِّ والشهادة، كها في رواية الشيخ النعهاني تَنْ بُعُ بسنده عن أبي جعفر اليلا:

(كأنِّ بقوم قد خرجوا بالمشرق يطلبون الحقَّ فلا يُعطَونه، ثمّ يطلبونه فلا يُعطَونه، فإذا رأوا ذلك وضعوا سيوفهم على عواتقهم، فيُعطَون ما سألوه فلا يقبلونه حتَّىٰ يقوموا، ولا يدفعونها إلَّا إلى صاحبكم، قتلاهم شهداء، أمَا إنِّ لو أدركت ذلك لاستبقيت نفسي لصاحب هذا الأمر (())، ففيه دلالة على قرب الظهور من جهة إبقاء النفس.

إن قلت: يحتمل أنها خاصة بالإمام التلا.

قلت: هو في مقام بيان الحال للناس مع أمثال هؤلاء فرغم كون قتلاهم شهداء فالإنسان مخير بالذهاب معهم أو الاستبقاء للإمام لاستبقاء أفضل.

نعم، احتمال أن يكون كلام الإمام علي عن فترة ما قبل الظهور

١. الغيبة للنعماني (ص٢٠٧ و٢٠٨/ باب ١١/ ح١٧).

٢٠. الغيبة للنعياني (ص٢٨١ و ٢٨٢/ باب ١٤/ ح٥٥)؛ والسند لا مشكلة فيه إلَّا من جهة أبي خالد الكابلي،
 ويمكن توثيقه على الأصحّ. والحسين بن موسى الذي لم يُوثَق، إلَّا أنَّ ابن أبي عمير قد روى عنه، لمن يقبل ذلك.



ومعرفة المكلف لذلك كي يترجح الاستبقاء لصاحب الأمر الله الله الذي المؤلم الم ذكرناه بعقب الحديث وجيه.

> فهل ترىٰ كل هذه الأهمية لا تصل إلىٰ أهمية جعل هذه المسائل من مهات البحث وتنظم في درس بل علم؟!

> قبل الختام توصية: بعد هذا الاطلاع يتضح لك أهمية الدرس المهدوي بها لا شك فيه بالمعنى المتقدم، بل المأمول والمرجو أن ننتقل من مرحلة الدرس المهدوي إلى مرحلة علم المهدوية، فهو من جهة التعريف والغرض والمسائل يكاد يكون مستقلاً، نسأله تعالىٰ بحق صحاب الأمر الله أن يفتح سبل صيرورة هذا الأمر.

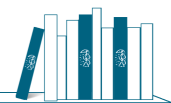




# نقد ومراجعة شبهات الدكتور ناصر القفاري حول فكرة المهدوية ‹›



الناقد: نصرت الله آيتي المترجم: علاء الزبيدي



#### تمهيد:

أحد الكتب المفصَّلة والمهمة التي كُتبت في السنوات الأخيرة لنقد معتقدات الشيعة هو كتاب (أصول مذهب الشيعة الإمامية الاثني عشرية - عرض ونقد) الذي ألّفه الدكتور ناصر القفاري.

في هذا الكتاب، هوجمت جميع معتقدات الشيعة، بما في ذلك فكرة المهدوية، وسنسعى للإجابة عن شبهات هذا الكتاب المتعلّقة بفكرة المهدوية.

وسنخصص الكلام في هذا المقال عن الإجابة عن سبع عشرة شبهة تتعلق بتاريخ نشوء فكرة الغيبة، ودوافع تكوّن هذه الفكرة، ومؤسّسيها.

#### مقدمة:

كتاب (أصول مذهب الشيعة) قد حصل على مكانة متميزة من حيث تنوع مباحثه وحجم الشبهات التي يحتويها، وما يلي هو نقد الفصل الرابع من هذا الكتاب بعنوان (المهدية والغيبة)، الذي خصص له ١١٠ صفحات من الكتاب، حيث حاول نقد فكرة المهدية وفق القراءة الشيعية.

وقبل الدخول في نقد ومراجعة كلاات الكاتب، فمن المناسب تقديم

١. هذه الترجمة لهذا المقال اقتضت أن نقوم باختصار بعض المطالب لاقتضاء النشر ذلك.



بعض الملاحظات حول الأسلوب الذي اتبعه في كتابه (أصول مذهب الشيعة):

لقد طرح السيد القفاري في مقدمة كتابه ثلاث ادِّعاءات كبيرة.

أوّلها: أنه كان في مقام بيان الحقيقة، وقد أظهر الأمانة في نقل آراء العلماء الشيعة، قال: (ولا شك بأن بيان حال الفرق الخارجة عن الجماعة... ضروري لرفع الالتباس وبيان الحق للناس... والموضوعية الصادقة أن تنقل من كتبهم بأمانة... وأن تعدل في الحكم).

الادِّعاء الثاني: هو الإبداع، وهو أنه قد توصل إلى نقاط حول اعتقادات الشيعة لم يسبق لأحد أن توصّل إليها من قبل: (أماطت هذه الدراسة اللثام عن عقائد لم يطرقها أحد من قبل)(١).

أمّا الأدِّعاء الثالث: فهو أنه في كتابه قد تجنب ذكر الروايات الشاذة والضعيفة التي لا تعبر عن حقيقة مذهب التشيع، واستند فقط إلى الروايات الستفيضة والمعتبرة، قال: (ولم أذكر من عقائدهم في هذه الرسالة إلَّا ما استفاضت أخبارهم به وأقره شيوخهم... كل ذلك حتَّىٰ لا يقال بأننا نتجه إلى بعض رواياتهم الشاذة وأخبارهم الضعيفة التي لا تعبر عن حقيقة المذهب فنأخذ مها)(۱).

نقول: فيها يتعلق بالادّعاء الأول، وأنّه لم يكن لديه همٌّ سوى بيان الحقيقة وإيضاحها، وأنه قد حافظ على الأمانة في نقل اعتقادات الشيعة والحكم عليها بالعدل، يجب أن يقال: من المؤسف أن هذه الكلهات الجميلة ضُحِّي بها دائها على مذبح الحب والبغض المفرط، وقد حال التعصب الأعمى دون رؤية وفهم الحقائق، ومنع الالتزام بالمبادئ الأخلاقية في مسار اكتشاف الحقيقة، وما أقبح وأبشع أن يقوم بهذا العمل شخص يعدّ نفسه عالماً مسلماً ويدّعي الدفاع عن كتاب الله وسنة النبي عَلَيْ ونشر تعاليم الدين الإسلامي النقي.

72.

١. أصول مذهب الشيعة: ص٢ و٦.

۲. السابق: ص۱۰.



بعض الادِّعاءات الكاذبة للقفاري التي تثير شكوكاً جدَّية حول صحّة الدَّعائه الأول هي كما يلي:

- ۱ لم يكن أقارب الإمام المهدي ، وحتَّىٰ أقربهم إليه على علم بوجوده، بل كانوا ينكرون وجوده.
  - ٢ لم يرَ أي من الشيعة الإمام المهدي على باستثناء نوابه (١٠).
- ٣ مصدر اعتقاد الشيعة بوجود وغيبة الإمام المهدي هه هو عشمان بن سعيد (٢).
  - ٤ كان نواب الإمام المهدي على يدَّعون العصمة (٣).
- ٥ لم يكن على علم بوجود وغيبة الإمام المهدي الله سوى السيدة حكيمة (٤).

و . . .

وادَّعيٰ أيضاً أنه قد توصّل إلىٰ نقاط لم يتوصل إليها أحد قبله في ما يتعلق بمعتقدات الشيعة منها:

١ - عدم اطلاع أي من المقربين من الإمام العسكري عليه والشيعة على وجود وولادة الإمام المهدي الهذا الإمام المهدي الم

٢ - ابتكار فكرة الغيبة من قبل العلماء الشيعة بسبب الإحباط من تشكيل حكومة شيعية (٢).

٣ - جذور فكرة الغيبة في الديانة المجوسية(٧).

١. السابق.

۲. السابق: ص۱۰۱۱.

٣. السابق: ص١٠١٦.

٤. السابق: ص١٠٢٤.

٥. السابق: ص٥٩ ٥-٨٠.

٦. أحمد أمين - ضحى الإسلام: ص ٢٤١.

٧. گلدزيهر - العقيدة والشريعة في الإسلام: ص٢١٥.

# ٤ - الاعتقاد بغيبة الإمام المهدى على في السر داب(١).

ذلك مشال من الشبهات التي طرحت في بعض الأحيان منذ مئات السنين من قبل المخالفين، وقد أجباب علهاء الشيعة عنها، في حين أن السيد القفاري ودون أي إشارة إلى هذه الإجابات، عدّها شبهات جديدة لم تخطر على سال أحد.

فيها يتعلق بالادعاء الثالث للسيد القفاري، يجب أن يُقال: إنه على الرغم من أنه يدعى أنه استند إلى روايات معتبرة، إلّا أن القارئ الذي يراجع الكتاب لا يجد أي أثر للنقاشات السندية، لأن الكاتب لم يتعرض في أي مكان من كتابه لإثبات اعتبار الروايات بناءً علىٰ آراء العلماء الشيعة. ومع ذلك، لا يُفهم كيف ادَّعيٰ أنَّ الروايات التي استند إليها معتبرة من وجهة نظر العلماء الشيعة.

الدليل الوحيد للقفاري الذي قدّمه لدعم ادِّعاء اعتبار الروايات هو وجودها في المصادر المهمّة للشيعة، والتبي أشاد العلياء الشيعة بها. أي إنَّه وفقاً للسيد القفاري، عندما توجد رواية في أحد المصادر الشيعية التي يشيد العلاء الشيعة بها، فإن تلك الرواية ستكون وبحسب اعترافهم معتبرة. ولهذا السبب، عندما يعلد القفاري في مقدمة كتابه المصادر الشيعية التي استند إليها، يذكر أيضاً أوصاف العلاء الشيعة لها.

الخطأ الذي وقع فيه هو أن تجليل كتاب ما يُعدّ اعتقاداً بصحة جميع رواياته، في حين أنَّه لا يوجد أي تلازم بين الإشادة بكتاب ما واعتبار جميع رواياته، وذلك لأن هذا التجليل يمكن أن يكون بسبب عظمة مقام الكاتب العلمي، وإحاطت بموضوع الكتاب، ودقته في اختيار الروايات، ووصوله إلى المصادر الأولية والمراجع القديمة، وتنظيمه المناسب، وشمولية الكتاب،

727

١. العلامة الأميني - الغدير: ج٣، ص٥٠٨.



وغيرها. لذلك، لا يمكن استنتاج أن العلهاء الشيعة، من خلال تجليلهم لكتاب ما، يعتقدون بصحة جميع روايات ذلك الكتاب.

بناءً على ما تقدّم، يتضح الخطأ الفاحش الآخر للشيخ القفاري، وهو أنّه في كتابه كان يسعى لنقد معتقدات مذهب الشيعة. بل إنّ عنوان كتابه يوحي بأنه لم يكن في صدد نقد جميع معتقدات الشيعة، بل نقد الأسس والمعتقدات الأساسية لمذهب الشيعة (أصول مذهب الشيعة). من الواضح أنه يمكن نسبة عقيدة معينة إلى دين أو مذهب ما فقط إذا كانت تلك العقيدة من المعتقدات التي يتفق عليها جميع المؤمنين بذلك الدين أو المذهب، أو إذا كان هناك معارضون فعددهم يكون ضئيلاً.

لذلك، يجب على القفاري لإثبات أنّ ما ورد في كتابه هو معتقدات الشيعة أن يثبت أنّ جميع الشيعة أو غالبية قريبة من الإجماع يتّفقون على ما ذكره، بينها هو في بعض الأحيان، ولمجرد وجود رواية في أحد المصادر غير المهمة للشيعة، والتي تعكس في النهاية اعتقاد كاتب ذلك الكتاب بتلك الرواية، ينسب الإيهان بتلك الرواية إلى جميع علهاء الشيعة ويعدّها من معتقدات مذهب الشيعة.

علىٰ سبيل المشال، مسألة كون والدة الإمام المهدي ابنة قيصر الروم أم لا، أو ما إذا كانت السيدة حكيمة قد لاحظت علامات الحمل في السيدة نرجس المهلي على علم بحملها أم لا، أو ما إذا كانت السيدة نرجس المهلي على علم بحملها أم لا، أو ما إذا كان اسمها سوسن أو شيئاً آخر، أو ما إذا كان الإمام المهدي قد نطق بعد ولادته بـ (الحمد لله رب العالمين) أم بذكر آخر، أو ما إذا كان نموه طبيعياً أم غير طبيعي، والعشرات من هذه المسائل هي أشياء لا يهم إثباتها كثيراً، ولا بطلانها يهدم شيئاً. في حين أن أجزاء كبيرة من نقد السيد القفاري موجهة إلى بطلانها يهدم شيئاً. في حين أن أجزاء كبيرة من نقد السيد القفاري موجهة إلى هذه المسائل الهامشية، وقد سعى إلى إظهار أساس مذهب التشيع ضعيفاً في نظر القارئ من خلال الإكثار من هذا النوع من الإشكالات.

مما تقدّم يمكن إضافة هذه النقطة، وهو أنه للأسف، قد انتهك في كتابه حرمة القلم ولم يحافظ على جانب الأدب، بذكره الكلاات القبيحة والشتائم ا التي وردت فيه. ولا أعلم كيف يسمح مسلم ذو فكر حر، يهتم بالحقائق، ويأخذ القلم بيده بدافع الواجب، أن يستخدم كلهات فاحشة وقبيحة بهذا الشكل لإهانة الطرف الآخر.

ما سبق هو بعض المراجعات العامة والمنهجية على كتابة السيد القفاري، وسنشير إلى نصوص كتابه - الفصل الرابع - بترتيب ذكرها وملاحظاتها.

#### الشبهة الأولى: [عقيدة الغيبة عند فِرَق الشيعة]:

يقول القفاري: (فكرة الإيهان بالإمام الخفي أو الغائب توجد لدى معظم فرق الشيعة، حيث تعتقد في إمامها بعد موته أنَّه لم يمت، وتقول بخلوده، واختفائه عن الناس، وعودته إلى الظهور في المستقبل مهدياً، ولا تختلف هذه الفرق إلا في تحديد الإمام الذي قدرت له العودة، كما تختلف في تحديد الأئمة وأعيانهم والتي يعتبر الإمام الغائب واحداً منهم.

وتعتبر السبئية - كيا يقول القمي، والنوبختي، والشهرستاني وغيرهم -أول فرقة قالت بالوقف على على وغيبته، حيث زعمت (أنَّ علياً لم يقتل ولم يمت، ولا يقتـل ولا يمـوت حتَّـيٰ يسـوق العـرب بعصـاه، ويمـلأ الأرض عـدلاً وقسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً).

ولما بلغ عبد الله بن سبأ نعى على بالمدائن قال للذي نعاه: (كذبت، لو جئنا بدماغه في سبعين صرة، وأقمت على قتله سبعين عدلاً لعلمنا أنه لم يمت ولم يقتل، ولا يموت حتَّىٰ يملك الأرض) وظلت تنتظر عودته من غيبته، ثم انتقلت هذه (الفكرة) من السبئية إلى بعض فرق الكيسانية كالكربية حيث قالت لما مات محمد بن الحنفية - وهو الذي تدَّعي أنَّه إمامها -: (إنَّه حي لم يمت وهو في جبل رضوي بين مكة والمدينة عن يمينه أسد وعن

المراح في المرادة

۱۸

يساره نمر موكلان به يحفظانه إلى أوان خروجه وقيامه)، وقالوا: (إنَّه المهدي المنتظر، وزعموا أنَّه سيغيب عنهم سبعين عاماً في جبل رضوى ثم يظهر فيقيم لهم الملك، ويقتل لهم الجبابرة من بني أمية)، فلم مضت سبعون سنة ولم ينالوا من أمانيهم شيئاً حاول بعض شعرائهم توطين أصحابه على هذه العقيدة، وأن يرضوا بالانتظار ولو غاب مهديهم مدة عمر نوح اليلا.

ثم شاع التوقف على الإمام وانتظار عودته مهدياً بعد ذلك بين فرق الشيعة.. فبعد وفاة كل إمام من آل البيت تظهر فرقة من أتباعه تدعي فيه هذه الدعوى... وتنتظر عودته، وتختلف فيها بينها اختلافاً شديداً في تحديد الإمام الذي وقفت عليه وقدرت له العودة - في زعمهم - ولذلك قال السمعاني: (ثم إنهم في انتظارهم الإمام الذي انتظروه مختلفون اختلافاً يلوح عليه حق بليغ).

وحتَّىٰ بعض فرق الزيدية وهي الجارودية تاهت في وهم هذا الانتظار للإمام الذي قد مات، مع اختلاف فروع هذه الطائفة في تحديد الإمام المنتظر، كما نقل ذلك الأشعري والبغدادي والشهرستاني وغيرهم. ولذلك فإنه لا صحة لما قاله بعضهم من أن الزيدية كلها تنكر هذا الاتجاه كما قاله أحمد أمين، وأشار إليه جولد سيهر.

هذه عقيدة الغيبة عند فرق الشيعة، ارتبطت بأفراد من أهل البيت معروفين وجدوا في التاريخ فعلاً وعاشوا حياتهم كسائر الناس، فلما ماتوا ادعت فيهم هذه الفرق تلك الدعوي، حيث لم تصدق بموتهم، وزعمت أنهم غابوا، وسيعودون للظهور مرة أخرى، أمّا هذه الفكرة عند الاثني عشرية فتختلف من حيث إنّها ارتبطت عندهم (بشخصية خيالية) لا وجود لها عند أكثر فرق الشيعة المعاصرة لظهور هذه (الدعوي) وهي عند أصحابها شخصية رمزية لم يرها الناس، ولم يعرفوها، ولا يعلمون مكانها، غابت - كما

المرحزية الم

يدعون - بعد ولادتها، ولم يظهر حملها، وأحيطت ولادتها بسياج من السرية والكتهان، بل إن عائلتها، ووكيلها وأقرب الناس إليها لم يعلموا بأمر هذا الحمل وذلك المولود، وكانوا له منكرين، بل لم يظهر للشيعة التي تدعيه إلَّا من خلال نواب يدعون الصلة به.

هذه الشخصية هي شخصية المهدي المنتظر عندهم، ويشكّل الإيان بها عند الاثني عشريّة الأصل الذي ينبني عليه مذهبهم، والقاعدة التي تقوم عليها بنية التّشيّع عندهم؛ إذ بعد انتهاء وجود أئمّة الشّيعة بوفاة الحسن العسكري أصبح الإيان بغيبة ابنه المزعوم هو المحور الذي تدور عليه عقائدهم، والأساس الذي يمسك بنيان الشّيعة من الانهيار. ولكن كيف ومتى بدأت هذه الفكرة عند الاثني عشرية؟)(۱).

#### نقد ومراجعة:

يمكن تلخيص الكلمات السابقة في هذه العبارة: مؤسس فكرة الغيبة هو عبد الله بن سبأ، وقد انتقلت هذه الفكرة منه إلى بقية الفرق الشيعية وأخيراً إلى الإمامية الاثني عشرية. بناءً لذلك، فإن فكرة الغيبة هي فكرة مصطنعة وتفتقر لأي نوع من الأسس الحقيقية.

بغض النظر عما إذا كان هناك تاريخياً شخصية باسم عبد الله بن سبأ، أو أن هذه الشخصية من اختراعات بعض الكتاب(٢)، فيجب أن نذكر أنَّ القفاري وقع في خطأ كبير في أقواله، ولم يترك فرقاً بين أصل فكرة الغيبة وبين تطبيقها على نموذج خارجي.

ما أثبت استناداً إلى الكتب الشيعية ليس سوى تطبيق فكرة الغيبة على أنموذج خاص من قبل الفرقة السبئية، لأنه في كتاب (فرق الشيعة)

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠٠٠-١٠٠٣.

٢. انظر: مرتضى العسكري، عبد الله بن سبأ.

المراث ال

14

و (المقالات والفرق) لم يذكر أكثر من ذلك حول أول فرقة تبنت فكرة الغيبة و المقالات والفرق) لم يذكر أكثر من ذلك حول أول فرقة تبنت فكرة الفكرة وتطبيقها على مثال محدد، والأصل أن الكتب المذكورة لا تتعلق بأصل الفكرة عند الطائفة السبئية، بل في كل أحاديثهم عن السبئية وطوائفهم ومعتقداتهم كتبوا: (فرقة منهم قالت أنّ علياً لم يُقتل ولم يمت...)(١) أي فرقة منهم على هذا، ومن الواضح أن هذه العبارة لا تعني شيئاً سوى أن السبئية كانت أول فرقة اعتقدت بغيبة الإمام على المنايلة.

وعليه فلا يوجد تلازم بين كون السبئية أول فرقة اعتقدت بغيبة الإمام على التيلا، وبين أنه لم يكن هناك أصل لفكرة الغيبة قبل ذلك، بل يمكن في الوقت نفسه أن نؤمن بوجود أصل فكرة الغيبة قبل ظهور فرقة السبئية، ومع ذلك، يمكن أن نعد السبئية أول مجموعة حدّدت مصداقاً لهذه الفكرة وأخطأت في تطبيقها على الإمام على التيلا.

ومن المؤكّد أنَّ هناك اختلافاً بين الكُتّاب الشيعة والسُنَّة في هذا الصدد، حيث لم يذكر الكُتّاب الشيعة مثل النوبختي والأشعري شيئاً سوى أنَّ أول فرقة طبقت فكرة الغيبة على الإمام على عليه هي السبئية. بينها الكُتّاب السُنَّة مثل الشهرستاني أرادوا أن يستنتجوا مما قيل سابقاً أنَّ أصل فكرة الغيبة قد طُرحت لأول مرة من قبل السبئية (٢)، وبالطبع لا يُتَوَقَّعُ من هؤلاء سوى ذلك.

إنَّ ما يؤكد النقطة المذكورة سابقاً ويُظهر أنّ مؤسس فكرة الغيبة لم يكن عبد الله بن سبأ، وأن هذه الفكرة كانت مطروحة بين المسلمين قبل ذلك عند رحيل النبي الكريم عَيَّا للإسلام وهو ما يُنقل عن الطبري وبعض المؤرخين المعروفين من السنة والشيعة، حيث قال: (إن رجالاً من المنافقين يزعمون أنَّ

١. النوبختي - فرق الشيعة: ص٠٤.

٢. الشهرستاني - الملل والنحل: ج١، ص١٧٤.

المراث ال

رسول الله قد مات، وإن رسول الله ما مات، لكن ذهب إلى ربه كها ذهب موسى بن عمران، فغاب عن قومه أربعين ليلة ثم رجع إليهم بعد أن قيل:

قد مات)(۱)، واليعقوبي الذي يسبق الطبري من حيث الزمن، نقل كلام عمر بهذه الطريقة: (والله ما مات رسول الله ولا يموت، وإنّها تغيب كها غاب موسى بن عمران أربعين ليلة ثم يعود، والله ليقطعن أيدي قوم وأرجلهم..)(٢).

بناءً على التقارير التاريخية، رجع أبو بكر وعمر عن هذا القول، لكن أصل طرح مسألة غيبة النبي الكريم محمد على من قبل عمر لا يمكن أن يكون له تفسير سوى رسوخ فكرة الغيبة في ذهنه، ولا شك أنَّ رسوخ هذه الفكرة في ذهنه لم يكن من تلقاء نفسه، بل كان تأثراً بكلهات النبي الأكرم على ولا يمكن العثور على مصدر آخر لذلك، لأنه من جهة، ليس من المعقول أن ينكر عمر بعد مواجهة رحيل النبي محمد على من تلقاء نفسه ودون سبب رحيل ذلك الشخص ويتحدث عن غيبته.

وسؤالنا لجناب القفاري هو أنه في صدد إثبات ماذا؟ إذا كان قصده من نقل عبارة أصحاب الفرق هو أن السبئية هم أول من اعتقدوا بغيبة الإمام علي، فهذا قول حق، ولكن هذا لا ينتج أن مؤسس فكرة الغيبة هو عبد الله بن سبأ. ولكن إذا كان يدعي أن نشوء أصل فكرة الغيبة يعود إلى الفرقة السبئية، فهذا أمر لا يمكن إثباته من خلال أقوال الكتاب الشيعة، ولن يستطيع القفاري أن ينتقد عقائد الشيعة من هذه الناحية استناداً إلى المصادر الشيعية.

إضافةً على ما سبق، توجد في كلمات الكاتب نقطتان أخريتان:

الأولىٰ: هي أنه كان هناك اختلاف شديد بين الشيعة حول تحديد الإمام الغائب، ويبدو في نظره أنَّ هذا دليل علىٰ بطلان فكرة الغيبة.

١. تاريخ الطبري: ج٢، ص٤٤٢؛ ابن عبد البر - الدرر: ص٢٧٢؛ صحيح البخاري: ج٤، ص١٩٤.

YEA

٢. تاريخ اليعقوبي: ج٢، ص١١٤.



والثانية: هي أن المهدي المنتظر لدى الشيعة الاثني عشرية هو شخصية الخيالية لم يرها أو يعرفها أحد، وولادته كانت سرية، وحتَّىٰ أقرب المقربين منه أنكروه، ولم يُعرف أمره إلَّا من خلال النواب الذين ادّعوا الاتصال به. وسنجيب قريباً بالتفصيل عن الادِّعاءين المذكورين.

#### الشبهة الثانية: [نشأة فكرة الغيبة]:

قال: (نشأة فكرة الغيبة عند الشيعة الاثني عشرية وتطوّرها:

لابد في الحديث عن النشأة أن نتناول حال الشيعة بعد وفاة الحسن لعلاقته الوثيقة بنشأة هذه الفكرة. إذ بعد وفاة الحسن - إمامهم الحادي عشر - سنة (٢٦٠هـ): (لم ير لـه خلف، ولم يعرف لـه ولـد ظاهر، فاقتسم ما ظهر من ميراثه أخوه جعفر وأمّه). كما تعترف بذلك كتب الشيعة نفسها. وبسبب ذلك اضطرب أمر الشيعة، وتفرّق جمعهم، لأنّهم أصبحوا بـ لا إمام، ولا دين عندهم بدون إمام، لأنّه هو الحجّة علىٰ أهل الأرض. وحتَّىٰ كتاب الله سبحانه ليس حجة عندهم إلَّا به - كما سلف -، وبالإمام بقاء الكون، إذ «لو بقيت الأرض بغير إمام لساخت»، وهو أمان النّاس «ولو أنّ الإمام رفع من الأرض ساعة لمَاجَتْ بأهلها كما يموج البحر بأهله». ولكن الإمام مات بـلا عقب، وبقيت الأرض بلا إمام، ولم يحدث شيء من هذه الكوارث.. فتحيّرت الشيعة واختلفت في أعظم أمر عندها وهو تعيين الإمام، فافترقت إلى أربع عشرة فرقة كما يقول النوبختي، أو خمس عشرة فرقة كما ينقل القمّي، وهما من الاثنبي عشريّة. وممّن عاصر أحداث الاختلاف، إذ هما من القرن الثالث، فمعلوماتهما مهمة في تصوير ما آل إليه أمر الشيعة بعد الحسن العسكري، ومن بعدهما زادت الفرقة واتّسع الاختلاف، حيث يذكر المسعودي الشّيعي (المتبوقُّ سنة ٣٤٦هـ) ما بلغه اختبلاف شبيعة الحسن بعبد وفاته، وأنَّه وصل إلىٰ عشرين فرقة، في بالك بها بعده.

وفعول

11

وقد ذهبت هذه الفرق مذاهب شتّى في أمر الإمامة، فمنهم من قال: (... هذه بعض ملامح الخلاف الذي دبّ بين الشيعة بعد وفاة الحسن)(١).

#### نقد ومراجعة:

السيد القفاري في كلامه المتقدم كان يسعى لإيصال مطلبين:

المطلب الأول: هو أنّه بالإضافة إلىٰ أنّ أصل الاختلاف بين الشيعة بعد شهادة الإمام الحسن العسكري علي وانشعابهم إلىٰ ١٤ دليل علىٰ بطلان اعتقادهم، فإنّ إنكار وجود وغيبة الإمام المهدي همن قبل الأغلبية من الشيعة الذين عاشوا في تلك الفترة هو دليل آخر علىٰ بطلان وجهة نظر الشيعة الاثنى عشرية.

الثانية: قضية الحيرة التي أصابت الشيعة بسبب انقطاع السفارة الخاصّة وبدء الغيبة الكبرى. وقد أشار إليها بعبارات صريحة، النعماني وعلي بن بابويه وابنه محمد بن علي بن بابويه والطوسي والشيخ المفيد، غير أنَّ الأستاذ الكاتب لوى عنق هذه الكلمات زوراً وبهتاناً ليجعلها تصب في القضية الأولى، تضليلاً للقارئ، وزيادة في التعتيم على الحقيقة. وفيما يلي خلاصة عن هاتين القضيتين. القضية الأولى: قضية دعوى تفرق أصحاب الإمام الحسن العسكري الميلاً...).

- بصرف النظر عن أنَّ ما ورد في المصادر الشيعية وهو تقسيم الشيعة إلى الموقة، فإنَّ الشيعة الاثني عشرية كانوا واحدة من ١٤ فرقة، وهذا لا يعني بالضرورة أنَّ عدد الشيعة الاثني عشرية كان ربع عدد الشيعة، بل من الممكن أنَّه رغم كون الشيعة الاثني عشرية فرقة من أربع عشرة فرقة، إلَّا أنَّه مكانوا يشكلون من حيث الكمية غالبية الشيعة.

بناءً عليه، فإنَّ ادِّعاء القفاري الذي سيتحدَّث في المناقشات القادمة بشكل متكرر عن إنكار وجود ابن الإمام حسن العسكري عليه من قبل

70+

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠٠٤-١٠٠٧.

المراث ال

غالبية الشيعة، وينسب هذا الأمر إلى الكتب القديمة الشيعية، هو من الأساس باطل. بغض النظر على قيل، فإنَّ بعض المصادر القديمة الشيعية والسنيَّة تصرِّح بأنَّ الشيعة الاثني عشرية الذين كانوا يؤمنون بوجود وغيبة الإمام المهدي كانوا يشكلون من حيث الكمية غالبية الشيعة. ووفقاً لهذه المصادر، فإنَّ ١٣ فرقة أخرى، رغم تنوعها، كان لديها عدد محدود من المؤيدين، وبعض تلك المصادر القديمة من الخاصة والعامة هي كما يلى:

## كلام الشيخ المفيد:

قال الشيخ المفيد (ت ٢١٤) في كتابه (الفصول المختارة): (ولما توفي أبو محمد الحسن بن علي بن محمد الحالية افترق أصحابه بعده على ما حكاه أبو محمد الحسن بن موسى النوبختي بأربع عشرة فرقة، فقال الجمهور منهم بإمامة القائم المنتظر الحيمة وأثبتوا ولادته، وصحّحوا النصّ عليه، وقالوا هو سمي رسول الله عليه ومهدي الأنام...).

#### كلام الشيخ الصدوق:

وقد أشار إلى هذه الحقيقة أيضاً الشيخ الصدوق في كتابه إكمال الدين ص ٤٥، حيث قال: (كلّ من سألنا من المخالفين عن القائم المالية، لم يخل من أن يكون قائلاً بإمامة الأحد عشر من آبائه المهلي أو غير قائل بإمامتهم.

فإن كان قائلاً بإمامتهم لزمه القول بإمامة الإمام الثاني عشر، لنصوص آبائه الأئمة الآئمة الآئمة الآئمة الآئمة التائمة المائمة على القول بإمامته وإنه القائم الذي يظهر بعد غيبة طويلة فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً).

## كلام الذهبي:

قال الذهبي (ت٧٤٨) في سير أعلام النبلاء ج ١١٩ / ١١٩ - ١٢٢: (نقل

المرتبين أب

أبو محمد بن حزم أن الحسن (بن علي بن محمد) مات عن غير عقب). قال: (وثبت جمهور الرافضة على أنَّ للحسن ابناً أخفاه).

#### کلام ابن حزم:

قال ابن حزم (٤٨٤-٤٥هـ) في كتابه (الفصل في الملل) ج ٤/٧٧: (وقالت الروافض: الإمامة في علي وحده بالنص عليه... (إلى أن قال): ثم الحسن بن علي (العسكري). ثم مات الحسن غير معقب فافترقوا فرقاً وثبت جمهورهم على أنّه ولد للحسن بن على ولد فأخفاه...).

#### القضية الثانية(١): قضيّة الحيرة في بدء الغيبة الكبرى:

مما لا شك فيه أنَّ قسماً كبيراً من الشيعة عاشوا حيرة شاملة حين بلغهم خبر انقطاع النيابة الخاصة بعد وفاة النائب الرابع، حيث لا يوجد مرجع معين من الإمام المهدي في ينهض بأمورهم، مع كثرة الشبهات التي أثارها الزيدية والمعتزلة وغيرهم، وتصدّىٰ علماء الشيعة في تلك الفترة لرفع الحيرة التي نشأت بسبب ذلك، وكتبوا كتباً خالدة منها: كتاب (الغيبة) لمحمد بن إبراهيم النعماني (ألفه بين سنة ٣٣٣ هجرية وسنة ٢٤٣هجرية)، و(الإمامة والتبصرة من الحيرة) لعلي بن بابويه (ت ٣٢٩)، و(إكمال الدين وإتمام النعمة في إثبات الغيبة وكشف الحيرة) لمحمد بن علي بن بابويه (ت ٣٨٦)، و(الغيبة) للشيخ الطوسي (ت ٤٦٠)، وغيرها.

قال علي بن بابويه في الامامة والتبصرة ص٩: (رأيت كثيراً ممن صحعقده، وثبتت على دين الله وطأته، وظهرت في الله خشيته، قد أحادته الغيبة، وطال عليه الأمد حتَّىٰ دخلته الوحشة،... فجمعت أخباراً تكشف الحيرة...).

وإذا كان كُتّاب كبار - مثل الشيخ النعاني والشيخ الصدوق - قد تحدّثوا عن حيرة الشيعة، فإنَّ الحيرة ليست بالضرورة تعني الإنكار، بل هي نتيجة

١. والكلام للسيد البدري.



لوجود شبهات كانت في أذهان الشيعة، الذين على الرغم من إيانهم بوجود وغيبة الإمام المهدي ، كانت لديهم أسئلة وإبهامات حول هذا الموضوع. ومع وجود هذه الأسئلة، لم يخرجوا أبداً من دائرة الإيان بالإمام المهدي ، وشيئاً فشيئاً، وبفضل جهود علماء الشيعة، قُدِّمت إجابات مناسبة لأسئلتهم، وثبت إيانهم بوجود وغيبة الإمام المهدي ، بشكل راسخ ومستقر.

ما يمكن تلخيصه كأول رد على الشبهة الثانية للقفاري في هذه الجملة:

أولاً: باعتراف الكتّاب الكبار من الشيعة والسنّة، ورغم الاختلاف الذي حدث بين أصحاب الإمام الحسن العسكري الميلاً، فإنَّ الأغلبية من الشيعة كانت تؤمن بوجود وغيبة ابن ذلك الإمام، رغم وجود تساؤلات وغموض حول هذا الأمر، والتي تم الردّ عليها بجهود العلماء الشيعة. ومن ثَمّ فإنَّ الأغلبية من الشيعة أنكرت وجود ابن لذلك الإمام بعد شهادته هو ادّعاء بلا أساس.

ثانياً: ردّنا الثاني على إشكال القفاري، هو أننا نفترض أنّ الأغلبية من الشيعة بعد شهادة الإمام الحسن العسكري عليه أنكرت وجود وغيبة الإمام المهدي، فرغم أنّ هذا الافتراض مخالف للواقع، يبدو أنّ القفاري يسعى إلى اعتبار إنكار الأغلبية دليلاً على بطلان عقيدة الأقلية. من هذا الاستدلال يمكن أن نستنج بوضوح أنّ اعتقاده هو أنّ الحدود بين الواقع والخيال ومعيار الحق والباطل هو إنكار وقبول الناس. قبول الناس هو دليل على واقع وجود ظاهرة ما، وإنكارهم هو علامة على كونها خيالية.

وهذه دعوي مردودة من جهات عديدة، منها:

أولاً، إذا كانت علامة حقّانية أي اعتقاد هي قبوله من قبل جميع الناس، وإنكار الناس له يكون دليلاً على بطلانه، فإنّ حقانية أي اعتقاد لا يمكن إثباتها.



ثم هل إنكار حقّانية الدين الإسلامي من خلال أغلبية الناس في العالم المعاصر دليل على بطلان هذا الدين المقدس!

وما أجمل قول ابن قبة الفيلسوف الشيعي الكبير، قاله قبل أكثر من ألف ومئة عام:

(وأمّا قول صاحب الإشهاد عن فِرَق الشيعة بأنّهم يتخاصمون ويكذّب بعضهم بعضاً، فقد صدق في حكايته، وحال المسلمين في تكفير بعضهم بعضاً هذا الحال، فليقل ما يحب بعد وضوح الأمر، فإنّ البراهمة تطعن على المسلمين بمثل ما يطعن هو على الشيعة، وهذه حال من ينقض نفسه به يقوله في خصمه)(١).

وأمّا الأمر الثاني الذي يبدو أنّ القفاري كان يسعى إلى الإيجاء به، رغم عدم تصريحه بذلك، فهو أنّ الآراء المختلفة التي ظهرت بين الشيعة بعد استشهاد الإمام العسكري عليه كانت جميعها محاولة للحفاظ على كيان التشيع.

وعلى هذا الأساس، فإنَّ تأسيس فكرة وجود الإمام المهدي الغائب كان رد فعل من العلماء الشيعة الاثني عشرية لمواجهة الحيرة والارتباك الذي ساد المجتمع الشيعي بعد استشهاد الإمام الحسن العسكري عليه الم

بعبارة أخرى، لم تكن فكرة وجود ابن غائب للإمام العسكري المله أكثر من كونها تدبيراً للخروج من المشكلات التي كان يعاني منها المجتمع الشيعي.

#### نقد ومراجعة:

أيضاً في الردعلى الشبهة المذكورة يجب أن نقول: إنَّ القفاري بطبيعته ليس بصدد نقد معتقدات الشيعة بناءً على مباني أهل السنة، لأنَّه إذا نظر إليها ككاتب سُنّي وهابي وبنظرة إنكار وشك، فإن جميع معتقدات الشيعة ستظهر له موهومة ومنسوجة في ذهن العلهاء الشيعة، فلن يكون هناك أي

١. الصدوق - كمال الدين: ص١٠٨.



أصل مشترك بيننا وبينه، وستُغلق أبـواب الحـوار والتفاهـم. كـما يمكننا توجيـه اتّهامـات مماثلـة لــه ولمعتقداتــه.

بناءً على ذلك، يجب أن تكون مباني نقده مقبولة من قبل علماء الشيعة. كما أنَّ القفاري في مقدمة كتابه كان قد التزم بأنه سيستخدم فقط مصادر الشيعة في نقد معتقداتهم، لذا لابد من الرجوع إلى المصادر التي استند إليها، وإلى المصادر المماثلة لتقييم صحة وسقم تحليله.

المصادر القديمة الشيعية التي كان كتّابها معاصرين للإمام الحسن العسكري التيلا قد أوضحت أنّه التيلا كان لديه أصحابه الخاصّون الذين كانت لهم علاقة وثيقة به، وكانوا حاملين لروايات ومعارف ذلك الإمام، وكانت مهمتهم تلقّي الرسائل وطلبات الشيعة وإيصالها إلى الإمام، وكذلك إبلاغ ردود الإمام إلى الناس. هؤلاء الأصحاب الخاصّون بعد استشهاد الإمام اتفقوا على أنّا له ابناً غائباً، ولم يحدث بينهم أيّ شك، بل كان جميع الشيعة قبل استشهاد الإمام العسكري التيلا متّفقين على هذا الاعتقاد.

أبو سهل النوبختي، الذي يعد من علماء القرن الثالث، كتب في هذا الصدد ما يلي:

(إنَّ الحسن عليَّالِ خلف جماعة من ثقاته ممن يروي عنه الحلال والحرام ويؤدي كتب شيعته وأموالهم، ويخرجون الأجوبة، وكانوا بموضع من الستر والعدالة بتعديله إيّاهم في حياته، فلمّا مضى أجمعوا جميعاً على أنَّه قد خلَّف ولداً هو الإمام)(١).

وأبو محمد النوبختي، كاتب شيعي آخر عاش في القرن الثالث، أشار أيضاً إلى أن هناك أحاديث كثيرة تتعلق بسرية ولادة الإمام المهدي الله وغيبته، كتب: (لقد كان الشبعة الإمامية دائماً على هذا الاعتقاد)(٢).

١. إسماعيل بن علي النوبختي - التنبيه في الإمامة، نقلاً عن كمال الدين وتمام النعمة: ص٩٢.

٢. أبو محمد حسن بن موسىٰ نوبختى - فرق الشيعة: ص١١٩.



وبشهادة الأشعري القمى من أصحاب الإمام الحسن العسكري عليَّلا، كان الاعتقاد بأنَّ الإمام المهدي عليه هو ابن الإمام العسكري علي ويعيش في ا غيبة، هو من المعتقدات التي اتّفق عليها الشيعة دائماً، حتَّىٰ قبل استشهاد الإمام العسكري التيلا، وقد كتب في هذا الصدد:

(وقد رويت الأخبار الكثيرة الصحيحة أنَّ القائم تخفي على الناس ولادته، ويخمل ذكره، ولا يعرف اسمه، ولا يعلم مكانه، حتَّىٰ يظهر ويؤتم به قبل قيامه. ولابد مع هذا الذي ذكرناه ووصفنا استتاره وخفاءه من أن يعلم أمره وثقاته وثقات أبيه وإن قلُّوا... فهذه سبيل الإمامة وهذا المنهاج الواضح، والغرض الواجب اللازم الذي لم يزل عليه الإجماع من الشيعة الإمامية المهتدية رحمة الله عليها ،... وعلى ذلك كان إجماعنا إلى يوم مضى الحسن بن على رضوان الله عليه)(١).

بناءً علىٰ ذلك، ووفقاً لشهادة الأشعري القمى، لم يكن هناك فقط اتَّفاق بين أصحاب الإمام العسكري السلاعل على وجود ابن غائب لذلك الإمام، بل قبل استشهاد ذلك الإمام، وكانت هذه المسألة محل إجماع بين جميع الشيعة، وإذا حدثت خلافات في هذا الشأن، فإنّها كانت بعد استشهاد الإمام، بسبب تسلط أفراد انتهازيين أو جهلاء.

مع الأخذ في الاعتبار ما تقدّم، يتَّضح أنَّ تحليل السيد القفاري، الذي ادَّعيىٰ أنَّ العلماء الشيعة بعد مواجهة حيرة المجتمع الشيعي بسبب فقدان ابن للإمام العسكري (اخترعوا فكرة وجود ابن غائب لذلك الإمام) هو تحليل بـ لا أسـاس، ووفقـاً لمـا صرَّح بـ العلـاء الذيـن عاشـوا في ذلـك العـصر، كانـت العقيدة بوجود وغيبة الإمام المهدي على من المعتقدات المتّفق عليها بين ٢٥٦ أصحاب الإمام العسكري حتَّى قبل استشهاده عليَّلا.

١. الأشعري القمى - المقالات والفرق: ص١٠٦.



أمّا الفِرَق الأخرى التي اتَّجهت إلى أفكار غير أفكار الشيعة الإمامية الاثني عشرية، فهو انحراف عن العقيدة السائدة، ومع ذلك، لا يمكن تفسير الاعتقاد بوجود وغيبة الإمام المهدي اللها كفكرة مصنوعة للخروج من حيرة وتذبذب المجتمع الشيعي.

هذا هو واقع عصر إمامة الإمام العسكري التيلا، واستشهاده، وبعده استشهاده، وفقاً لأحاديث علياء الشيعة. فإذا كان السيد القفاري يريد أن يحكم بناءً على أحاديثهم، فلن يصل إلى شيء سوى ما ذكرناه، لكن إذا أراد أن ينكر جميع تلك الحقائق ككاتب وهابي، فلا حديث لنا معه.

وبالنظر إلى ما سبق، اتّضح أنّ ادّعاء القفاري بأنّ الشيعة ارتبكوا لأنّهم أصبحوا بلا إمام، في حين أنّ الدين - عندهم - لا يمكن أن يكون بلا إمام، لأنّه حجّة على أهل الأرض، هو قول باطل. لأنّ الغالبية العظمى من الشيعة، ورغم اعتقادهم بأنّ الدين لا يمكن أن يكون بلا إمام، وأنّ الإمام حجّة على أهل الأرض، وأنّه لولا الحجّة لساخت الأرض بأهلها، كانوا على دراية بالعديد من الروايات التي تحدّثت عن غيبة الإمام المهدي ، وقد وَفقو ابين هذين الاعتقادين. وكانوا يعلمون أنّ الإمام يمكن أن يحمل آثار وبركات بين هذين الاعتقادين. وكانوا يعلمون أنّ الإمام يمكن أن يحمل آثار وبركات وجوده رغم كونه مختفياً. ولهذا السبب، ووفقاً لما جرى، ورغم أنه بعد استشهاد الإمام الحسن العسكري علي حدث خلاف بين الشيعة حول الإمام المهدي، إلّا أنّ الغالبية منهم ظلّوا متمسّكين بمذهب الشيعة الاثني عشرية. وهنا ندقق في نهاية هذا الجزء أيضاً في قول القمي والنوبختي عندما

وهنا ندقق في نهاية هذا الجزء أيضا في قول القمي والنوبختي عندما استشهد الإمام العسكري اليّلا: (وتوفّل ولم يُرَ له خلَف، ولم يُعرف له ولد ظاهر،...)، فمن خلال التدقيق في هذه التعابير يتّضح أنَّ ما نفاه الكُتّاب المذكورون ليس وجود ابن للإمام العسكري، بل مشاهدته الظاهرة.

YOY



لذلك، لا يمكن استنتاج عدم وجود ابن للإمام العسكري من اعتراف علياء الشيعة بعدم رؤية ولد الإمام العسكري التلا.

لذلك ذكروا بعد ذلك بوضوح وجود الإمام المهدي وغيبته، وقد ذكرنا عباراتهم بالتفصيل فيها مرّ.

بناءً على ذلك، ليس من الواضح كيف أنَّ القفاري بعد نقل هذا الكلام لعلماء الشيعة الذي يقول: (لم يُر له خلَف ولم يُعرف له ولد ظاهر) يدّعي بعد ذلك أنَّه م بقوا بلا إمام...، ولكن الإمام مات بلا عقب، وبقيت الأرض بلا إمام و...!

#### الشبهة الثالثة: [أسباب القول بالغيبة]:

قال تحت عنوان:

(أسباب القول بالغيبة:

ولعلّ القارئ يعجب من ذلك الإصرار الشديد على القول بإمامة أحد من آل البيت، ... أو يدَّعون أنَّه حي بعد موته، أو يخترعون ولداً لمن لا عقب له ...

إنَّ أهم سبب لهذا الإصراريتبين من خلال اختلاف هذه الفرق ونزاعها فيها بينها للدفاع عن رأيها والفوز بأكثر قدر من الأتباع، حيث إنَّ كل طائفة تنادي بمهديً لها وتكذّب الأخرى، ومن خلال تلك الخصومة تتسرَّب الحقيقة...

وأنَّ وراء دعوىٰ غيبة الإمام وانتظار رجعته الرغبة في الاستئثار بالأموال، وأنَّ هناك فئات منتفعة بدعوىٰ التَّشيّع تغرّر بالسُّذّج، وتأخذ أموالهم باسم أنهم نوّاب الإمام، فإذا ما توفي الإمام أنكروا موته لتبقىٰ الأموال في أيديهم، ويستمرّ دفع الأموال إليهم باسم خمس الإمام الغائب.

( 404



وهكذا تدور عمليات النهب والسلب... والضحية هم أولئك السذّج المغفلون الذين يدفعون أموالهم إلى من زعموا أنّهم نواب الإمام في بلدان العالم الإسلامي. والذين استمرأوا هذه الغنيمة الباردة فظلوا يذكون في النفوس محبة الراسيت، واستشعار ظلم آل البيت، والحديث عن محن آل البيت، والمطالبة بحق آل البيت.. ليفرقوا الأمة، ويتخذوا من تلك الأموال وسيلة لتغذية جمعياتهم السرّية التي تعمل على تقويض كيان الدولة الإسلامية)(١).

#### نقد ومراجعة:

السيد القفاري في بداية هذا القسم أصرّ على أنّ بعض الشيعة ينكرون رحيل الإمام ويدَّعون حياته وغيبته، وقد اعتبر ذلك عجيباً، ونحن أيضا نتعجب من عجبه، لأنّه من المصادفة أن هذا الإصرار نفسه هو أفضل دليل على أنّ فكرة غيبة المهدي المنتظر كانت راسخة وعميقة ومؤكّدة. لذلك، لا ينبغي التعجُّب من هذا الإصرار، بل يجب أن نتعلّم منه أنّ الشيعة عبر التاريخ كانوا يحملون فكرة غيبة المهدي المنتظر من جيل إلى جيل، ولم يكن لديهم أدنى شك في ذلك، وهذه العقيدة كانت واحدة من المعتقدات التي لا تقبل الشك.

لذلك، بالنسبة لفكرة الغيبة، وبعيداً عن الاختلافات التي كانت موجودة في تحديد مصداقها، لا يمكن العثور على مستند سوى أقوال النبي الأكرم عَيْنَ والأئمة من أهل البيت المين .

ولكن في الردعلىٰ ادِّعائه بأنَّ طرح فكرة غيبة الإمام المهدي الله كان بدافع الحصول علىٰ الثروة، فيجب أن نقول:

أولاً: مع الأخذ في الاعتبار ما تم توضيحه في نقد الشبهة السابقة، اتّضح أنّ مسألة الاعتقاد بالإمام المهدي الله وغيبته حتّى قبل استشهاد الإمام

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠٠٤-١٠٠١.

المنافع المناف

العسكري الي كان لها حضور بين النخبة، بيل وجميع الشيعة، وخلافاً لاعتقاد السيد القفاري، فلم يتطور هذا الاعتقاد بعد استشهاد الإمام العسكري التاريخي الي ، لذلك فإن تحليله لسبب تطور فكرة غيبة الإمام المهدي بعد استشهاد أبيه الي يبطل من الأساس، لأنَّ تحليله في هذا الصدد استند إلى ظهور هذا الفكر بعد استشهاد الإمام العسكري الي وأنَّ نوابه سعوا إلى كسب الثروة والمال، بينها ثبت أنَّ هذا الاعتقاد كان موجوداً حتَّىٰ قبل استشهاد الإمام علي وبحسب بعض العلماء المعاصرين في ذلك الوقت، كان ذلك من القضايا التي وبحسب بعض العلماء المعاصرين في ذلك الوقت، كان ذلك من القضايا التي اتفق عليها الشيعة.

ثانياً: إنّ الاستدلال القائل بأنه باعتراف علماء الشيعة فإنّ أصل ظهور فكرة غيبة الإمام الكاظم من جانب بعض الشيعة كان بسبب الجشع في كسب الشروة، استدلال ضعيف جداً لدرجة أنه لا يحتاج إلى إجابة، ولكن يمكن الإشارة إلى أنّه سيبرر للملحد أن يدّعي أن اعترافات المسلمين بأنّ أناساً مثل مسيلمة الكذاب ادّعي زوراً أنّه نبي بقصد اكتساب الجاه والثروة، هي السبب في ادّعاء نبيّه أيضاً زوراً أنّه نبي، ولم يكن لديه هدف آخر سوى كسب الجاه والثروة. هل يقبل السيد القفاري هذه الحجة ويخضع لها؟

في الأساس، إذا كان من الممكن فتح الباب أمام مثل هذه التحليلات، وإدخال الأحداث التاريخية نتيجة مؤامرة بعض الانتهازيين والمستفيدين، فلا يمكن استبعاد أي شخصية من مرمى هذه المشاكل.

وعندما يعتبر القفاري أنَّ اتّفاق مئات العلاء الشيعة على فكرة الغيبة ناتج عن موافقتهم على اكتساب الثروة والسلطة، ويعتبر أنَّ مثل هذا الاتفاق ليس مكناً فحسب، بل تحقّق أيضاً، ألا يمكن اعتبار الاتفاق بين شخصين - عمر وأبي بكر -، أو عدد محدود من الأشخاص الذين استقروا - في السقيفة - وتعاقدوا، اتفاقاً لاكتساب الثروة والسلطة؟

77.



ثالثاً: إنَّ الوكالة والنيابة من طرف الإمام المهدي قد أيَّدت من قبل على على المعلى المهدي قد أيَّدت من قبل على على المهدي مثل الأشعري، والنوبختي، وابن قبة، والكليني، وعلى بن بابويه، وغيرهم. وأنَّ هؤلاء العلماء لم يُذكر في أي مصدر كونهم نواباً ووكلاءً للإمام المهدي، وبعبارة أخرى فإنَّ فكرة النيابة والوكالة لم تكن لهم فيها أيّ منفعة أو استفادة.

وعلى هذا الأساس، إذا كان ادّعاء غيبة الإمام المهدي (والنيابة) ادِّعاء كاذباً ولغرض الاستيلاء على الأموال. فلِمَ التزم العلاء المذكورون الصمت أبداً في مواجهتها، ومعه فيمكن القول: إنَّ صمتهم كان تأكيداً على شرعية فكرة الغيبة والنيابة.

#### الشبهة الرابعة: [دعوى سعى الشيعة إلى خلق كيان سياسي]:

(قال): (ولعل من أسباب القول بالمهديّة والغيبة أيضاً تطلّع الشيعة إلى قيام كيان سياسي لهم مستقل عن دولة الإسلام، وهذا ما نلمسه في اهتهامهم بمسألة الإمامة، ولمّا خابت آمالهم، وغُلبوا على أمرهم وانقلبوا صاغرين، هربوا من الواقع إلى الآمال والأحلام كمهرب نفسي ينقذون به أنفسهم من الإحباط وشيعتهم من اليأس، وأخذوا يبثّون الرجاء والأمل في نفوس أصحابهم، ويمنّونهم بأنَّ الأمر سيكون في النهاية لهم؛ ولذلك فإنَّ القول بالمهديّة والغيبة ينشط دعاته بعد وفاة كلّ إمام؛ لمواجهة عوامل اليأس وفقدان الأمل، بالإضافة إلى تحقيق المكاسب المادية. كها أنَّ التشيع كان مهوى قلوب أصحاب النِحل والأهواء والمذاهب المتطرفة؛ لأثبهم يجدون من خلاله الجو المناسب لتحقيق أهدافهم، والعودة إلى معتقداتهم...)(۱).

١. أصول مذهب الشيعة: ص٩٠٠.

نقد ومراجعة:

التحليل الثاني الذي قدّمه القفاري من أجل إثبات زيف فكرة الغيبة، إن كان صحيحاً، فإنّه أكثر من مجرد نفي للاعتقاد بالغيبة، بل يبطل أصل فكرة المهدوية، لأنّه بناءً على هذا التحليل يمكن اعتبار فكرة المهدوية مُحتلقة مثلها يراها بعض الغربيين، وذلك بالقول إنّه نظراً لانحطاط وضعف المجتمع الإسلامي، وانتشار الفساد والظلم بينهم، وعدم قدرتهم على مواجهته، فقد اخترعوا فكرة المهدوية وتعلقوا بظهور المهدي الموعود وانتشار العدالة وزوال الفساد والظلم بواسطته. مع أنّ القفاري - كها يبدو - يقبل أصل فكرة المهدوية، ولهذا السبب فإنّ التحليل المذكور غير مقبول لديه أيضاً. وبناءً على هذا التحليل السابق، فإنّ القفاري لا يُشوش فقط على الاعتقاد بالإمام المهدي (وفقاً للقراءة الشيعية)، بل يهز أيضاً أساس فكرة المهدوية حتّى وفقاً للقراءة الشيعية. مع أنّ هذه الفكرة هي من المعتقدات التي لا شكّ فيها في دين الإسلام.

بالإضافة إلى ما تم ذكره، يمكن القول في نقد التحليل المذكور: إنّه إذا كان تحليل السيد القفاري صحيحاً، وأنّ الشيعة بالفعل قد ابتكروا فكرة المهدوية بسبب اليأس من الحصول على السلطة السياسية، فإنّ ما كان يعالج هذا الإحباط ويخفف من يأسهم هو فكرة المهدوية نفسها، وليس الاعتقاد بغيبة الإمام المهدي

بمعنى آخر: كان بإمكان الشيعة أن يطمئنّوا بقدوم رجل مصلح سيعيد إليهم السلطة، وللتغلب على يأسهم وإحباطاتهم لم يكن لديهم أي حاجة للاعتقاد بغيبة المهدي المنتظر، بل إنّ فكرة المهدوية نفسها، حتَّىٰ في قراءتها السنية - أي الاعتقاد بأنَّ الإمام المهدي حالياً غير موجود، وأنَّ ظهوره في مستقبل غير محدد قد يكون قريباً - كانت قادرة على تخفيف آلامهم وإعطائهم الأمل.



لذلك، فإنَّ التحليل الذي قدَّمه القفاري لا يمكن بأي حال من الأحوال أن يثبت زيف فكرة الغيبة، وإذا كان تحليله صحيحاً، فإنَّه سيتحدَّىٰ الفكرة الأساسية للمهدوية، ومن الواضح أنَّه لا يرضىٰ بهذا الأمر، لأنَّ هذه الفكرة هي من المعتقدات التي لا شك فيها في دين الإسلام.

#### الشبهة الخامسة: [دعوى وجود دور للديانات السابقة في تأسيس المهدوية]:

قال: (ولهذا فإنَّ مسألة المهدية والغيبة حسب الاعتقاد الشيعي لها جذورها في بعض الديانات والنحل، مما لا يستبعد معه أن لأتباع تلك الديانات دوراً في تأسيس هذه الفكرة في أذهان الشيعة...، هي أنَّ نظرية الغيبة ترجع في أصولها إلى ابن سبأ وهو حبر من أحبار اليهود.

كذلك ما صرَّح به بعض شعراء الشيعة من أنَّ فكرة المهدية مستمدة من أخبار كعب الأحبار الذي كان على دين اليهودية قبل إسلامه، ويبدو ذلك بوضوح فيها قاله شاعر الكيسانية كثير عزّة في ابن الحنفية:

هو المهدي خبرناه كعب أخو الأحبار في الحقب الخوالي

... وأرجّع في هذه المسألة أنّ عقيدة الاثني عشرية في المهدية والغيبة ترجع إلى أصول مجوسية، فالشيعة أكثرهم من الفرس، والفرس من أديانهم المجوسيّة، والمجوس تدّعي أنّ لهم منتظراً حياً باقياً مهديّاً من ولد بشتاسف بن بهراسف يُقال له: أبشاوثن، وأنّه في حصن عظيم من خراسان والصّين. وهذا مطابق لجوهر المذهب الاثنى عشري)(۱).

#### نقد ومراجعة:

القفاري في بداية هذا الجزء لم يكن متردداً في تقديم فكرة أنَّ الغيبة متأثرةٌ بالديانة اليهودية، ويستند في هذا الادِّعاء إلى ما يعتقد أنَّه دليلان:

١. السابق: ص١٠٠٩ - ١٠١١ .



الأول: أنَّ أول شخصية تؤمن بغيبة الإمام علي علي الله كان عبد الله بن سبأ اليهودي.

والثاني: أن (كُثيراً) وهو من الشعراء الكيسانيين يستشهد في شعره بأقوال كعب الأحبار اليهودي.

لقد تحدثنا سابقاً بالتفصيل عن ادِّعاء الكاتب الأول، وشرحنا أنه إذا كان بالإمكان اعتبار عبد الله بن سبأ أول شخصية تدَّعي غيبة الإمام علي الله أول شخصية تدَّعي غيبة الإمام علي الله أنَّه لا يمكن استنتاج أنَّه مؤسّس لفكرة الغيبة أيضاً، لأنَّ هناك فرقاً كبيراً بين هذين الأمرين.

أمّا بالنسبة لشعر كُثير، فيجب القول: إنَّ القفاري غفل عن هذه النقطة الواضحة، وهي أن (كُثيراً) في هذا الشعرينسب إلى كعب ما يتعلق بمهديّة محمد بن حنيفة، وليس غيابه. (هو المهدي خبرّناه كعب)، وليس واضحاً كيف استطاع جناب القفاري استنباط انتقال فكرة الغيبة من خلال كعب الأحبار إلى الكيسانية من هذا الشعر.

وبغض النظر عن ما تقدّم، فمن المدهش حقّاً كيف تجرّاً القفاري في الحديث عن تأثير أفكار وكليات كعب الأحبار على الشيعة، في حين أنَّ التاريخ ومصادر أهل السنة تشهد بأنَّ هؤلاء هم الذين يعدّونه شخصية هامّة، وكتبهم مليئة برواياته. أليس من المعروف أنّ كعب الأحبار كان في عدَّة مناسبات مستشاراً الخليفة الثاني (۱۰)؟ أليس هو القائل: (ألا إنَّ كعب الأحبار أحد العلياء، إن كان عنده علم كالبحار) (۲۰)؟، وهل التعابير مثل: (وهو من كبار التابعين وعليائهم وثقاتهم، وكان من أعلم الناس بأخبار التوراة، وكان حبراً من أحبار اليهود، ثم أسلم فحسن إسلامه، وكان له فهم ودين، وكان

۱. الخطيب البغدادي - تاريخ بغداد: ج۱، ص٥٦؛ ابن عساكر - تاريخ مدينة دمشتى: ج٢، ص٩٥٩؛ السابق: ج٠٥، ص٨٥٨؛ و...

۲. فتح الباري: ج۱۳، ص۲۸۲.



عمر يرضى عنه)(۱) هي آراء على السُنَة أم المفكرين الشيعة؟ وهل عبد الله بن عمر وأبو هريرة وعبد الله بن الزبير وعبد الله بن عمرو بن العاص وغيرهم من الشخصيات السنية هم رواة روايات كعب الأحبار، أم على الشيعة؟! ليت القفاري على الأقل وجد واحدة من هذه التعابير العالية التي ذكرها العلى السُنَة في وصف كعب الأحبار في كلمات العلى الشيعة. وعندها كان سيتحدث عن تأثير أفكاره على معتقدات الشيعة. لا أعلم كيف كان يفكر القفاري ليعتبر شباب المسلمين جهلاء وسُنَّجاً إلى هذه الدرجة، وجذه الجرأة ينسب عيوب وضعف مذهبه إلى المذهب الشيعي.

أمّا الردعلىٰ ادّعائه بأنَّ فكرة الغيبة لها جذور في مذهب المجوس، فيجب القول:

أولاً: من خلال الرجوع إلى المصادر القديمة والأصلية لمذهب زردشت، يتضح تماماً أنَّ الزرادشتيين لا يؤمنون بغيبة موعودهم بأي شكل من الأشكال. ومن المؤسف أنَّ السيد القفاري في رسالته للدكتوراه قد لجاً إلى كتب من الطبقة الثانية بدلاً عن الرجوع إلى النصوص القديمة لنسبة عقيدة إلى الزرادشتين، وليس فقط إلى المصادر الزرادشتية، بل إلى كتاب كاتب مسلم، ومن المؤسف أكثر أنَّ مجموعة من الأساتذة في مركز أكاديمي قد أيدوا أقواله وقبلوا كتابه كرسالة دكتوراه. هذه المسألة ستثير لدى القارئ البصير سؤالاً مهاً، وهو: هل المراجع التي استخدمها الكاتب من المصادر الشيعية تتمتع بنفس القدر من الدقة والصحة؟

وثانياً: إيهان الشيعة بغيبة الإمام المهدي الله له جذور في كلهات النبي الأكرم على والأئمة من أهل البيت الهلاء ، وفي هذا الشأن تم جمع وتوثيق مئات الروايات في المصادر الشيعية القديمة، وأنَّ وجود عقيدة مشابهة في الديانة

١. ابن عبد البر - التمهيد: ج٢٣، ص٣٩.

المردين، المردين المرد

۱۸

المجوسية - افتراض وجودها طبعاً - لا يعني أنّ هذه الفكرة قد انتقلت من المجوسية إلى الشيعة، كما صرَّح القفاري بوجود اعتقاد مشابه في اليهودية، ومجرّد التشابه لا يعني انتقاله من الديانة اليهودية.

بمعنى آخر، إذا كان مجرد اشتراك مذهبين في عقيدة ما يدل على انتقال تلك العقيدة من ديانة قديمة إلى مذهب آخر، فيجب أن نعد أصل التوحيد، والمعاد، والنبوة، والإيهان بالموعود... من رواسب الديانتين اليهودية والمسيحية، لأنّ هذه المعتقدات كانت موجودة قبل الإسلام في تلك الأديان. وإذا كان مجرد الاشتراك لا يدلّ على الانتقال، كها اعترف القفاري بنفسه، فلا يمكن اعتبار عقيدة غيبة الموعود في مذهب الشيعة مستندة إلى الديانة الأقدم بناءً على هذا الاشتراك. بالطبع، بغض النظر عن أنّ الإيهان بالغيبة لا يوجد أساساً في ديانة المجوس.

#### الشبهة السادسة: [واضح مبدأ الغيبة]:

قال: (واضع مبدأ الغيبة عند الاثني عشرية:

إذا كان ابن سبأ هو الذي وضع عقيدة النص على على بالإمامة - كها تذكره كتب الفِرَق عند الشيعة وغيرها - فإنَّ هناك ابن سبأ آخر هو الذي وضع البديل (لفكرة الإمامة) بعد انتهائها حسّياً بانقطاع نسل الحسن، أو أثَّه واحد من مجموعة وضعت هذه الفكرة، لكنّه هو الوجه البارز لهذه الدعوى. هذا الرجل يدعى عثهان بن سعيد العمري، وقد قام بدوره في منتهى السرية حيث (كان يتجر في السمن تغطية على الأمر)، وكان يتلقى الأموال التي تؤخذ من الأتباع باسم الزكاة والخمس وحق أهل البيت فيضعها (في جراب السمن وزقاقه ... تقيّة وخوفاً). وقد زعم - في دعواه - أنَّ للحسن ولداً قد اختفى وعمره أربع سنوات، وزعم أنه لا يلتقي به أحد سواه، فهو السفير بينه وبين الشيعة، يستلم أموالهم، ويتلقى أسئلتهم ومشكلاتهم ليوصلهم للإمام الغائب.



ومن الغريب أنَّ الشيعة تزعم أنِّها لا تقبل إلَّا قول المعصوم عليَّةِ حتَّىٰ لِ ترفض الإجماع بدون المعصوم، وها هي تقبل في أهم عقائدها دعوىٰ رجل واحد غير معصوم)(١).

#### نقد ومراجعة:

من أقوال السيد القفاري يُستنتج أنَّ قضية وجود وغيبة الإمام المهدي المهدي المهدي المؤلوم أله المهدي المؤلوم أله المهدي المهدي المؤلوم أله المهدي المه

لكن النصوص التاريخيّة والحديثيّة قد صوّرت الواقع بشكل آخر. ووفقاً لها فإنَّ الأئمة المعصومين المي وقبل ولادة الإمام المهدي قد أوضحوا في مئات الروايات موضوع الولادة السريّة وغيبته، وقد تحدّث الإمام العسكري اليلا أيضاً، وبشكل خاص في مواضع متعدّدة، عن غيبة وحياة ابنه.

كانت مسألة غيبة الإمام المهدي هم مسلّمة وموثوقة، لدرجة أنَّه حتَّىٰ قبل ولادته، كُتبت عشرات الكتب تحت عنوان (الغيبة). على سبيل المثال: إبراهيم بن صالح النماطي من أصحاب الإمام الباقر عليه وحسن بن علي بن أبي حمزة البطائني المعاصر للإمام الرضا عليه وعلى بن حسن بن فضال

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠٠٩.

المنافع المنافع المام

من أصحاب الإمام الهادي اليلا، وعباس بن هشام المتوفى ٢٢، وغيرهم ممن كتبوا عن غيبة الإمام المهدي الله قبل ولادته وغيبته. وبعد ولادة الإمام المهدي المه

من جهة أخرى، فإنَّ عثمان بن سعيد لم يكن إنساناً مجهولاً، بل كان من الشخصيّات المعروفة التي تولّت لسنوات مسؤولية وكالتها من قبَل الإمام الهادي عليه والإمام العسكري عليه وقد وتقه الإمام الحسن العسكري عليه في مواضع متعددة أمام الشيعة، وأكّد على وكالته من قبَل ابنه.

ما تقدّ م يُظهر بوضوح أنَّ اعتقاد الشيعة بالإمام الغائب لا يرتكز على قول عثمان بن سعيد، ليتعجب القفاري من قبول قول غير المعصوم في أهم المسائل. وما يثير التعجّب هو كيف أن القفاري لم يرَ أو لم يُرد أن يرى المئات من الروايات الموجودة في عشرات المصادر الشيعية القديمة، والتي رواها عشرات الرواة الذين كان لديهم ميول وآراء مختلفة وعاشوا في مناطق جغرافية متنوعة، والتي تحدّثت جميعها عن غيبة الإمام المهدي هي. وبالإضافة إلى ما سبق، هناك أخطاء متعدّدة أخرى في كلمات السيد القفاري التي سيتم الإشارة إليها بإيجاز.

الشبهة السابعة: [دعوى النزاع على السفارة زمن السفير الأوَّل]:

وفي شرح حال عثمان بن سعيد يكتب القفاري:

(وقد ادَّعیٰ مثل دعواه آخرون، کلٌّ یزعم أنَّه الباب للغائب، وکان النزاع بینها علیٰ أشده، وکلُّ واحد منهم یخرج توقیعاً یزعم أنه صدر عن النزاع بینها علیٰ أشده، وکلُّ واحد منهم یخرج توقیعاً یزعم أنه صدر عن النظر یتضمَّن لعن الآخر وتکذیبه)(۱).

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠١٢.

( 771

المردين المرادة

نقول: لحسن الحظ، ومع الرجوع إلى المصادر القديمة يتّضح أنّه في عصر سفارة عثمان بن سعيد لم يدّع أحد السفارة، ولم يتنازع أحد معه بشأن أمر نيابة الإمام المهدي ، حيث لم يكن هناك حتّى حالة واحدة لمُدّع كاذب في النيابة. وهذا الأمر يدلّ على ثبات مكانته، واتّفاق الشيعة على أمر نيابته. وهذا بالطبع نتيجة التمهيد الذي قام به الإمام العسكري الله و تذكيراته المتكررة بشأن نيابة عثمان بن سعيد عن الإمام المهدي .

مع الأخذ في الاعتبار النقطة السابقة، يتضح أنّ هذا القول من القفاري أيضاً لا أساس له، وهو: (وهناك وكلاء آخرون غير مرضيين من عثان بن سعيد ومن يشايعه)(١).

#### الشبهة الثامنة: [دعوى إخراج التوقيعات الكاذبة من أجل الأموال]:

وكتب: (واختلف الشيوخ على النيابة، وكلَّ يخرج توقيعاً... وكثر الذين يتَّعون النيابة؛ وذلك بُغية الاستيلاء على الأموال التي تُجبى باسم هذا المنتظر...)(٢).

هذا الادِّعاء أيضاً، كالسابق، لا أساس له، حيث إنه لا يوجد في المصادر حتَّىٰ حالة واحدة تشير إلىٰ أن المدّعين الكاذبين قد أخرجوا توقيعاً ونسبوه إلىٰ الإمام المهدي على . ولهذا السبب، فإنَّ القفاري لا يقدّم أي سند يدعم دعواه.

#### الشبهة التاسعة: [دعوى كثرة المخالفين في سفارة محمد بن عثمان]:

ويكتب بعد ذلك:

(ولمّا توقي عشران بن سعيد الباب الأول المعتمد عند الاثني عشرية، عيّن من بعده ابنه محمّداً، ولكن خالفه في ذلك طائفة منهم، فلم ترتض بابية ابنه، ونشأ نزاع بينهم ولعن بعضهم بعضاً)(٣).

١. السابق: ص١٠١٣.

۲. السابق: ص۱۰۱۲.

٣. السابق: ص١٠١٣.

المزيخين المرادة

11

فنقول: لا يقدِّم الكاتب دليلاً على ادِّعائه ولا يذكر سنداً لذلك، ولكن لتوضيح مدى عدم صحّة أقواله، نرجع إلى أقوال الشيخ الطوسي، حيث يروي:

(لم تزل الشيعة مقيمة على عدالة عثمان بن سعيد ومحمد بن عثمان رحمها الله تعالى إلى أن توقي أبو عمرو عثمان بن سعيد رحمه الله تعالى، وغسله ابنه أبو جعفر محمد بن عثمان، وتولّى القيام به، وجعل الأمر كلّه مردوداً إليه، والشيعة مجتمعة على عدالته وثقته وأمانته لما تقدّم له من النص عليه بالأمانة والعدالة، والأمر بالرجوع إليه في حياة الحسن عليه، وبعد موته في حياة أبيه عثمان بن سعيد، لا يختلف في عدالته، ولا يرتاب بأمانته، والتوقيعات تخرج على يده إلى الشيعة في المهات طول حياته بالخط الذي كانت تخرج في حياة أبيه عثمان، لا يعرف الشيعة في هذا الأمر غيره، ولا يرجع إلى أحد سواه)(۱).

وفي صدر نفس الرواية التي تشرح قضية مخالفة أحمد بن هلال، والتي استند إليها القفاري، جاء فيها: (كان أحمد بن هلال من أصحاب أبي محمد اليلا فاجتمعت الشيعة على وكالة محمد بن عثمان الله بنص الحسن اليلا في حياته، ولما مضى الحسن اليلا قالت الشيعة الجماعة له: ألا تقبل أمر أبي جعفر محمد بن عثمان وترجع إليه...)(٢).

بالطبع، القفاري، ومن أجل إظهار عدد المعارضين بشكل أكبر، امتنع عن ذكر صدر الحديث، واكتفى بنقله في ذيله. بناءً على ذلك، تشهد المصادر القديمة للشيعة على الإجماع حول نيابة النائب الثاني، ومن الواضح أنَّه مع وجود مثل هذا الإجماع بين الشيعة حول سفارته، فإنَّ عدداً قليلاً من المدّعين الكاذبين الذين عارضوه لا يؤثر على سفارته.

44.

١. الشيخ الطوسي - الغيبة: ص٣٦٢.

٢. السابق: ص٩٩٩.



الشبهة العاشرة: [دعوي وكالة محمد بن على بن بلال]:

وقد ادَّعيٰ في سياق حديثه:

(إنَّ رجلاً يُدعى محمد بن علي بن بلال رفض بابية محمد بن عثمان العمري، وأنَّه جرى بينه وبين العمري قصّة معروفة، حيث تمسّك الأول بالأموال التي كانت عنده للإمام، وامتنع من تسليمها، وادّعى أنَّه الوكيل حتَّى تبرأت منه الجماعة ولعنوه)(۱).

فإنّ ادّعاء مشاركة محمد بن علي بن بلال مع عثمان بن سعيد في الوكالة عن الإمام المهدي و ثقته عند الإمام المهدي هو أيضاً مثل الادّعاءات السابقة للشيخ القفاري غير الحقيقية؛ لأنّه من الجملة التي ذكرها الشيخ الطوسي: (كان لديه أموال من الإمام احتفظ بها وامتنع عن دفعها)(٢)، التي استند إليها القفاري في ادّعائه لوكالة ابن بلال عن الإمام المهدي ، لا يمكن بأي حال استنباط الوكالة منها، لأنّه من الممكن أن يكون ابن بلال قد ادّعي الوكالة كذباً، وأنّ الغافلين من الشيعة قد دفعوا له أموالهم الشرعية، وهو ممكن الحدوث (٣)، وقد صرَّح الشيخ الطوسي بالنقطة السابقة، وبعد ذكره امتناعه عن دفع الأموال الشرعية، قال: (وادّعاءه أنّه الوكيل حتَّىٰ تبرّأت الجاعة منه ولعنوه) (٤)؛ وبناءً على ذلك، فإنّ محمد بن علي بن بلال لم يكن وكيلً، ولا محل ثقة للإمام المهدي .

الشبهة الحادية عشر: [دعوى التزاحم على البابية من أجل الأموال]:

القفاري بناءً علىٰ الشبهة السابقة التي تم توضيح بطلانها، ألقىٰ شبهة أخرىٰ وادَّعيٰ:

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠١٤.

٢. الشيخ الطوسي - الغيبة: ص٠٤.

٣. انظر ترجمته: الكشي - رجال: ص٦٠٦، ح١١٢٨.

٤. الشيخ الطوسي - الغيبة: ص٠٠٠.



(فهو تزاحم وتكالب علىٰ البابية والوكالة من أجل جمع الأموال... وإلَّا لو كان هناك (إمام) غائب، يسير أم شيعته عن طريق الأبواب لما صارت ا الأموال إلىٰ هـذا الرجـل المحتـال، ولمـا كان محـل ثقـة الإمـام صاحـب الزمـان؛ لأنَّ الإمام عندهم يعلم ما كان وما يكون... فلهاذا لم يصدر أمره من البداية في التحذير من التعامل معه حتَّىٰ لا يأخذ أموال الناس؟! لكن الحقيقة أنَّه لا إمام غائب...)(١).

فنقول: علىٰ الرغم من أنَّ ما تمّ ذكره في الشبهة السابقة يجعل هذه الشبهة غير قائمة من الأساس؛ لأنَّه أساساً لم يثبت وكاله ابن بلال عن الإمام المهدى عليه.

وعلىٰ فرض أنَّنا نقبل بوجود بعض الأشخاص الخائنين بين وكلاء الإمام المهدي ، فإنَّ هؤلاء الأشخاص عندما تمّ تعيينهم كوكلاء كانوا من الصالحين، وبعد تعيينهم للوكالة اتخذوا طريق الانحراف.

إنَّ تعيين مثل هؤلاء الأشخاص كوكلاء رغم علم الإمام بالمستقبل لا يُعدّ إشكالاً؛ لعدة أسباب:

أولاً: وفقاً للاعتقاد الشيعي، أنَّه بالرغم من أنَّ الأئمة المعصومين لديهم علم الغيب، إلَّا أنَّهم ملزمون بالتصرف وفق الظاهر، ويجب عليهم تجنّب إدخال علم الغيب في قراراتهم إلَّا في حالات استثنائية؛ لأنَّ من خلال هذا السلوك العادي والطبيعي من الإمام المعصوم، يُهيئ المجال لاختبار الناس، وسيكون بإمكانهم اختيار طريق السعادة أو الشقاء دون إكراه. ومن الأمثلة القرآنية على ا هذه القضية بلعم بن باعوراء، الذي كان رجلاً ورعاً وزاهداً، وقد نال بفضل الله تعالىٰ من نعمه ما جعله يرىٰ عرش الله(٢)، وكان مستجاب الدعوة(٣)، وكان

١٠١٤ ] ١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠١٤ .

٢. المناوي - فتح القدير: ج١، ص٢٤٢.

٣. ابن جرير الطبري - جامع البيان: ج٩، ص١٦٦.



يعرف الاسم الأعظم (١)، ولكنه في النهاية، بسبب تعلقه بالدنيا، انتهى به الأمر إلى أن صار كما ورد في القرآن: ﴿فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكُلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ الْأَمر إلى أن صار كما ورد في القرآن: ﴿فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكُلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ الْأَمر الأعراف: ١٧٦).

وهنا نسأل القفاري: أليس من المعروف أنَّ الله الذي يعلم ما كان وما سيكون كان يعلم في النهاية من حال بلعم بن باعوراء، فلهاذا لم يمنعه هذا العلم السابق من أن يحرمه من لطفه، ولم يعلمه الاسم الأعظم، ولم يجعله مستجاب الدعوة؟ أليس ذلك بسبب أن الإرادة الإلهية قد تعلقت بعدم الحكم على البشر بناءً على علمه الغيبي، بل بمنحهم أو حرمانهم وفقاً للسلوكيات التي يظهرونها؟ كذلك هو علم الأئمة المعصومين بالغيب، الذي هو شعاع من العلم الغيبي الإلهي الذي هو ذاتي وغير محدود.

ثانياً: إنَّ تعامل الإمام مع الوكلاء الذين كانوا في الوضع الحالي صالحين ومؤهلين، والذين قد ينحرفون في المستقبل، هو من مصاديق القصاص قبل الجريمة، وهو أمر غير مرغوب فيه شرعاً وعقلاً. لذلك، إذا كان هناك بين وكلاء الإمام أشخاص قد انحرفوا بعد تعيينهم في الوكالة، فإنَّ تعيينهم لهذا المنصب يبقى بدون إشكال.

بناءً على ما سبق، تتّضح الإجابة على سؤال السيد القفاري حول سبب عدم تحذير الإمام المهدي هم من التواصل مع هؤلاء الأشخاص الخائنين منذ البداية، حيث إنّ الافتراض المسبق لهذا السؤال هو تدخّل علم الغيب للإمام في جميع الشؤون، وحل جميع الأمور من خلال علم الغيب، في حين أنّ الأئمة المعصومين في الماضي، باستثناء الحالات الاستثنائية، قد تصرّفوا وفقاً للظاهر.

۱. ابن کثیر – تفسیر: ج۲، ص۲۷۵.



الشبهة الثانية عشر: [دعوى إخراج توقيعات اللعن على من لا يدفع الأموال]:

لم يكتب المؤلف بعد ذلك: (كان الباب يخرج توقيعاً باللعن والبراءة كعادة الأبواب فيمن يرفض دفع الأموال إليهم)(١).

هـذه الجملـة تحتـوي عـلى ادِّعاءيـن، الأول: هـو أن عـادة نـوّاب الإمـام المهـدي على كانـت أنَّهم يصـدرون توقيعاً بلعـن معارضيهم، والثاني: هـو أنّ هـذه العـادة كانـت تُمـارَس ضـد الذيـن يمتنعـون عـن دفـع الأمـوال لهـم.

في الردعلى الادِّعاء الأول؛ يجب أن يُقال: إنَّه وفقاً لإفادة المصادر، فإنه باستثناء خمسة أشخاص، وهم: الشريعي (٢)، وأحمد بن هلال (٣)، ومحمد بن علي بن بلال (٤)، والشلمغاني (٥)، والنميري (٢) - لم يصدر توقيع من الإمام المهدي هي بلعن أي شخص، لذلك لا يمكن اعتبار صدور توقيع بلعن المعارضين عادة من عادات النوّاب.

أمّا الردعلى الادّعاء الثاني، فهو: أنّه لم يصدر أي من التوقيعات التي صدرت ضد الأشخاص المذكورين بسبب انحرافات مالية فقط، بل وفقاً لتقرير الشيخ الطوسي كان سبب صدور التوقيع بلعن الشريعي هو كذبه على الله والأئمة المعصومين المي ونسبته أموراً إليهم، وفي النهاية كفره وإلحاده (٧)، والنميري لُعن لأنّه ادّعى النبوة لنفسه وربوبية الإمام الهادي اليلاد،) والشلمغاني انتهى به المطاف إلى الكفر والإلحاد.

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠١٥.

٢. الشيخ الطوسي - الغيبة: ص٣٩٧.

٣. السابق: ص٩٩٣.

٤. السابق: ص٠٠٤.

٥. السابق: ص٥٠٤.

٦. السابق: ص١١٤.

٧. السابق: ص٣٩٧.

٨. السابق: ص٣٩٨.

المراث ال

11

لذلك فإنَّ الصورة التي قدَّمها القفاري عن النواب، والتي تُظهر السلوبهم في مواجهة من يمتنعون عن دفع الأموال لهم، وهو إصدار توقيع بحقّهم، هي صورة سوداء وخالية من الحقيقة.

#### الشبهة الثالثة عشر: [دعوى سيادة لغة المال على التوقيعات]:

وكتب فيا بعد: (كما تلاحظ بأنَّ لغة المال هي السائدة في التوقيعات المنسوبة للمنتظر، وعلى ألسنة الأبواب والوكلاء)(١).

فنقول: أولاً: من خلال دراسة توقيعات الإمام المهدي هم، يتَضح أنَّ حدِّ التوقيعات تتعلق بأمور مثل المسائل العقائدية، والفقهية، والردعلى الأسئلة، وإرشاد الشيعة، وغيرها، ولم يتم ذكر أي مسائل مالية فيها، ولا أنَّ الحدود الوحيدة المتعلقة بها هي حول المسائل المالية. لذلك، فإنَّ الادِّعاء بأنَّ كلمة (مال) هي الكلمة الشائعة الوحيدة في التوقيعات هو باطل من الأساس.

وثانياً: يبدو أن السيد القفاري يريد أن يوحي للقرّاء بأنَّ التوقيعات المالية تحتوي على مضامين، مثل التشجيع على دفع المال، والتهديد بعده دفعه، وكيفيّة توزيع الأموال بين الأفراد المعنيين، بينها في مواضع متعددة وحتَّىٰ في هذا الجزء القليل من التوقيعات، تسعىٰ لطرح مواضيع أخرى، مثل الأمر بعدم أخذ الأموال المرسلة(٢)، وإعادة الأموال المحرمة(٣)، وإعلان المقدار الدقيق للأموال المرسلة(٤)، وبالتالي، فإنَّ الصورة التي يقدّمها السيد القفاري عن المسائل المالية لنائبي الإمام المهدي الإمام المهدي الأشكال مع الواقع.

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠١٦.

٢. الشيخ الصدوق - كمال الدين: ص٤٨٦.

٣. السابق.

٤. قطب الدين الراوندي - الخرائج والجرائح: ج٢، ص٠٠٠.

## رُ الشبهة ال

الشبهة الرابعة عشر: [دعوىٰ النزاع في تعين السفير الثالث]:

ويستمر حديث الكاتب بقوله:

(فقد أثار تعيين أبي القاسم بن روح نزاعاً كبيراً بين الخلايا السرية، فانفصل عدد من رؤسائهم، وادّعوا البابية لأنفسهم... وكثر التلاعن بينهم)(١).

فنقول: أولاً: في المصادر، ذُكر النزاع بين النائب الثالث والشلمغاني بشكل صريح، ولم يُذكر أي نزاع أو لعن لشخص آخر من قبل الحسين بن روح. نعم، من المحتمل أن الحلّاج وأبا بكر البغدادي، وأبا دلف المجنون، قد طرحوا ادّعاءات باطلة في عصر النائب الثالث، ولكن هذا لم يُذكر بشكل صريح في المصادر. ومع ذلك، كما قال الشيخ الطوسي: (وأمر أبي بكر البغدادي في قلة العلم والمروة أشهر، وجنون أبي دلف أكثر من أن يحصيٰ)(٢).

وقال جعفر بن محمد بن قولويه: (أمّا أبو دلف الكاتب - لا حاطه الله - فكنّا نعرفه ملحداً ثمّ أظهر الغلو، ثم جُن وسلسل، ثم صار مفوِّضاً، وما عرفناه قط إذا حضر في مشهد إلّا استخفّ به، ولا عرفته الشيعة إلّا مدة يسيرة)(٣).

لذلك، لم يكن لهذين الشخصين مكانة أو موقع بين الشيعة، ليتمكّنا من مواجهة الحسين بن روح والنزاع معه. بناءً على ذلك، فإنَّ قول القفاري بأن تعيين الحسين بن روح أثار نزاعاً كبيراً ليس إلَّا تشويهاً للحقائق.

ثانياً: إنَّ جناب القفاري الذي عدّ النزاع بين نائبي الإمام المهدي الله والمدّعين دليلاً على زيف ادِّعاء النيابة، يبدو أنَّه نسي أنَّ التاريخ شهد نزاعات وصراعات أكثر بكثير وأشد، لكن أهل السنّة في بعض الحالات لم يحكموا فقط

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠١٧.

٢. الشيخ الطوسي - الغيبة، ص١٢ .

٣. السابق: ص٤١٢ .



علىٰ بطلان الطرفين المتنازعين، بـل عـدّوا كليهـما عـلىٰ حـق، بـل وأجـروا عليهـما الأجـر. والنـووي مـن أكـبر شراح صحيح مسـلم، كتـب مـا يـلي:

(وأمّاعلي فخلافته صحيحة بالإجماع، وكان هو الخليفة في وقته لا خلافة لغيره. وأمّا معاوية فهو من العدول الفضلاء، والصحابة النجباء، وأمّا الحروب التي جرت فكانت لكل طائفة شبهة اعتقدت تصويب أنفسها بسببها، وكلّهم عدول رضي الله عنهم، ومتأوّلون في حروبهم وغيرها، ولم يخرج شيء من ذلك أحداً منهم عن العدالة؛ لأنّهم مجتهدون اختلفوا في مسائل من محل الاجتهاد كما يختلف المجتهدون بعدهم في مسائل من الدماء وغيرها، ولا يلزم من ذلك نقص أحد منهم) (۱).

فهاذا حدث حتَّىٰ يكون نزاع معاوية وطلحة والزبير وعائشة مع الإمام علي (خليفة رسول الله) وسفك دماء آلاف المسلمين الأبرياء لم يكن نزاعاً علىٰ جيفة الدنيا، ولم يخرجهم عن حدود الحق، ولم يكن سبباً لانحرافهم، بينها نزاع نواب الإمام المهدي مع المدّعين الكاذبين للنيابة، - الذين كان عددهم قليلاً ولم يسفكوا دماً ولم يتجاوزوا النزاع اللفظي - هو دليل بطلان ادّعائهم وانحرافهم عن الحقيقة؟!

حقاً إنَّه لمن الغريب أن يكون النزاع في مكانٍ ما دليلاً على بطلان طرفي النزاع، وفي مكان آخر - مع أن هذا النزاع موجود بشدّة أكبر - لا يُعدّ أحد الطرفين باطلاً. ما لكُم كَيْفَ تَحْكُمُون؟!

الشبهة الخامسة عشر: [دعوى أنَّه السفارة بالاتفاق مع بعض المدَّعين]:

ويستمر القفاري في سلسلة دعاويه علىٰ هذا النحو، فيقول:

(وقد اضطر بعضهم لأن يكشف حقيقة دعوى البابية تلك بسبب أنّه لم ينجح في اقتناص مجموعة أكبر من الأتباع، ومن هؤلاء محمد بن علي

١. شرح صحيح مسلم - النووي: ج١٥، ص١٤٨.



الشلمغاني المقتول سنة (٣٢٣هـ). وهو ممّن ادّعي النيابة عن مهدي الروافض، ونافس أبا القاسم الحسين بن روح عليها، وفضح أمرهم فقال: (ما دخلنا مع أبي القاسم الحسين بن روح إلّا ونحن نعلم فيها دخلنا فيه، لقد كنا نتهارش على هذا الأمر كها تتهارش الكلاب على الجيف))(۱).

نقول: الكاتب في هذا المقطع من ادِّعائه يستند إلى كلام الشلمغاني المدّعي الكاذب للنيابة، لإثبات كذب مسألة النيابة، وهذا من أغرب الاستدلالات، لأنَّه أراد أن يستخدم ادِّعاءً بلا دليل لشخص كان من أعداء قضية النيابة كدليل ضدها، وهذا غريب حقّاً أن يستند إلى أكاذيب أعداء في نقد مذهب أو تيار فكري أو اجتماعي.

بالطبع، نحن نوافق السيد القفاري في جزء من المسار، ونقبل ادّعاء الشلمغاني بشأن نفسه، ومن هنا فإنَّ اعتراف العقلاء علىٰ أنفسهم جائز، ونقر بأنه اعترف بنفسه أنه إذا نشب نزاع مع الحسين بن روح حول النيابة لم يكن له هدف سوى الوصول إلى مصالح دنيوية، وكان مثل الكلاب الضارية يبحث عن جيفة الدنيا.

لكن لا ينبغي للقفاري أن يتوقع أن يقبل أحدادًعاء الشلمغاني بلا سند حول الحسين بن روح؛ لأنَّ التاريخ دائهاً شهد على العديد من الأشخاص الذين تخلّوا عن مذهبهم واعتنقوا مذهباً جديداً، وبعد هذا التغيير في الموقف أدلوا بآراء حول مذهبهم السابق والأشخاص المرتبطين به. ومن الواضح أنَّه في العديد من هذه التغييرات في المواقف لم تكن نتيجة ظهور الحقيقة، بل بسبب أغراض مادية، أو سياسية، أو اجتماعية... وطبيعة مواقف وآراء هؤلاء الأفراد ستتأثر بنفس تلك الأغراض، ولهذا السبب لا يمكن الوثوق بكلماتهم. ما سبق ذكره يؤكد ويُظهر أنَّ الشلمغاني لم يكن إنساناً صالحاً طالباً

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠١٧.



للحقيقة، وأنَّ معارضته لـوكلاء الإمـام المهـدي ، لله لا تكـن ناتجـة عـن حريـة فكـر أو بحـث عـن الحقيقـة.

#### الشبهة السادسة عشر: [دعوى انتهاء وعود الشيعة بالظهور]:

ثم قال: (قد تخلفت وعود الشيعة بالظهور للغائب المستور، وساد الشك الأوساط الشيعية، وبدأت تتكشف حقيقة الأمر بعد النزاع الحاد الذي وقع بين أدعياء البابية، ولذلك اختفىٰ نشاط الباب تماماً، فلا تجدله في كتب الشيعة مثل ما تجد لأسلافه من الرقاع والتوقيعات التي ينسبونها للغائب المنتظر...)(١).

هنا السيد القفاري في هذا المقطع يقدم تحليلين عن انتهاء أنشطة سفراء الإمام المهدي على عند انتهاء فترة الغيبة الصغرى:

الأوّل: تخلف الوعود بظهور الإمام الغائب. والثاني: النزاع الشديد بين المدّعين للبابية.

فيا يتعلق بالتحليل الأول، يجب أن يقال: إنَّ الكاتب لم يقدّم أي دليل على هذا التحليل، ولم يوضح كيف أنَّ شيوخ الشيعة قد حددوا زماناً للظهور، وأنهم كذبوا في وعودهم، وبالطبع إذا كان لديه دليل في هذا الشأن لما تردد في تقديمه. لذلك، فإنَّ تحليله الأول غير صحيح ويفتقر إلى الوثائق.

أمّا التحليل الثاني الذي يتناول النزاع الشديد بين مدَّعي البابية، فقد تم الحديث عنه بالتفصيل سابقاً، وتبيّن أنَّه:

أوَّلاً: كان عدد المدّعين الكاذبين للنيابة خلال سبعين عاماً في فترة الغيبة الصغرى عدداً قليلاً جداً.

وثانياً: نتيجة لتدخلات الإمام المهدي علي وتوضيحات نوابه، انكشفت

١. أصول مذهب الشيعة: ص١٠١٨.



الحقيقة وراء المدّعين ولم يتمكنوا من إيجاد مكانة لهم بين الشيعة، لذلك، لم يكن نزاعهم مع سفراء الإمام المهدي الله بأي شكل من الأشكال سبباً لفتور الناس تجاه منظومة الوكالة.

وبغض النظر عن النقد الذي وُجّه لتحليل القفاري حول انتهاء فترة الغيبة الصغرى.

يمكننا هنا التنويه إلى أنَّ اقتضاء أسباب غيبة الإمام المهدي كان أن يختفي وراء حجاب الغيبة، وأنَّ هذه الغيبة ستستمر حتَّىٰ تستيقظ فطرة الناس ويشعروا بضرورة وجوده، ويترقبوا قدومه، وبعد مجيئه يعرفون قدره وقيمته.

لذلك فللوصول إلى هذه النضوج، لم يكن هناك بدمن العيش في الخفاء، لكن المشكلة كانت أنّه إذا بدأ الإمام في غيبته فجأة وبدون استعداد نسبي للشيعة، فقد يتفكك نسيج المجتمع الشيعي، وتنهار أسس ذلك بفعل سيل الشبهات والمشكلات والضغوط. لذا، للوصول إلى وضعية الغيبة الكاملة للمعصوم الله لم يكن هناك خيار سوى ذلك، في أن يكون الإمام الله خفياً عن أنظار الشيعة، مع الإشراف على الشيعة من خلال السفراء الذين كانوا على اتّصال به، وكانوا يتلقّون الإرشادات مباشرة من قبله، ليهيئوا الشيعة لدخول مرحلة الغيبة الكاملة.

ومن الطبيعي أنَّه مع تحقق هذا الهدف وأُلفة الشيعة مع غيبة الإمام المعصوم الطبيعي أنَّه مع غيبة الإمام المعصوم اللي واستيعابهم لهذه الحقيقة، أنَّه يمكن في فترة غيبة المعصوم الرجوع إلى العلاء والحكاء لتدبير شؤون الدين والمجتمع، فلم يكن هناك سبب لاستمرار فترة السفارة؛ لأنَّ هذه المرحلة كانت قد أُعدّت أساساً للانتقال من حالة الحضور إلى حالة الغيبة الكاملة.

وبناءً على هذا التوضيح، يمكن تحليل مسألة قلّة توقيعات الإمام المهدي الله المسلة للسفير الأخير أيضاً، لأنّه عندما كان القرار هو أن تنتهي

14.



فترة السفارة تدريجياً، وينقطع الاتّصال بين الشيعة والإمام المهدي هي تماماً، وأن الحالة الأكثر طبيعية هي أنَّ هذا الانقطاع لا يكون مفاجئاً، بل مع انتهاء فترة السفارة يتم تقليل الاتصال بين الإمام والشيعة عبر السفراء تدريجياً حتَّىٰ يتم قطع الاتصال نهائياً.

لذلك، فإنَّ قلة توقيعات الإمام المهدي السفير الرابع مقارنة بالسفراء الآخرين أمر طبيعي ومنطقي تماماً، بل إذا واجهنا في عصر السفارة للسفير الرابع عدداً كبيراً من التوقيعات، لكان لدينا تساؤل عن سبب وجود كل هذه التوقيعات رغم القرار بإنهاء عصر السفارة.

وكان السفير علي بن محمد السمري على دراية تامّة بهذا الأمر، ولم يشك في أهمية منصبه إطلاقاً، واستمر في أداء واجبات السفارة بجدّية حتَّىٰ اللحظات الأخيرة من حياته.

وأمّا السيد (رونالدسن) الذي ادّعيٰ أنّ الشعور باليأس وعدم أهمية منصب السفارة قد أصاب السفير الرابع، في لا يوجد لديه أي دليل عليه، وكما عبر القفاري في مكان آخر، فإنّه هو وغيره من المستشرقين يحلّلون الأحداث التاريخية بناءً علىٰ أفكارهم الإلحادية، لذا فإنّ تحليلاتهم إذا كانت تفتقر إلىٰ الوثائق، في لا قيمة لها. وبالطبع، فإنّ السيد القفاري الذي التزم في بداية كتابه باستخدام المصادر الشيعية فقط في نقد عقائد الشيعة، يبدو أنّه لم يكن لديه خيار سوىٰ الاستناد إلىٰ أقوال المستشرقين الذين ذكرهم في أماكن أخرىٰ ونعتهم بالكفار، ونحن أيضاً نفهم حاله.



# المحتويات

## العدد ١٨

| ٥                  | تمهيدنا (القراءات المنحرفة في العقيدة المهدوية) - رئيس التحرير |
|--------------------|----------------------------------------------------------------|
| o                  | عوامل مختلفة تؤدي إلى التباين والافتراق عن المهدوية:           |
|                    | شبهتان في العقيدة المهدوية:                                    |
|                    | ١ – عدم تعرض البخاري ومسلم للقضية المهدوية                     |
| ٩                  | ٢- تضعيف ابن خلدون للروايات المهدوية                           |
| يخ كاظم القره غولي | الش                                                            |
| 1 •                | لا وجه لإنكار المهدي ﷺ إلَّا مجرد الاستبعاد:                   |
| 10                 | العلم التجريبي لا ينفع في المقام:                              |
| ١٦                 | نفي محمد فريد وجدي لعقيدة المهدي في موسوعته:                   |
| 19                 | أساس النفي عند بعض النافين:                                    |
| ۲۰                 | الشبهة الأولى: عدم ذكر روايات المهدي ﷺ في الصحيحين:            |
| ۲۱:                | رد شبهة دلالة (عدم نقل البخاري ومسلم) علىٰ ضعف روايات المهدي   |
| ۲۷                 | قلة ما رواه البخاري ومسلم عن علي الطِّلان                      |
| ۳۱                 | هل تعلمون كم هي الروايات التي رووها عن عائشة؟                  |
| ٣٩                 | المبالغة في شخصية البخاري وحفظه للحديث:                        |
| ٤١                 | إيراد علىٰ دلالة ترك نقل الحديث علىٰ ضعفه:                     |
| ٤٢                 | الشبهة الثانية: تضعيف ابن خلدون لروايات المهدي ﷺ:              |
|                    |                                                                |

| الأول: عدم التخصص في نقد الأسانيد وتقييمها:                       |
|-------------------------------------------------------------------|
| الثاني: اعترافه بأن بعض الأخبار التي ذكرها صحيحة: ٤٤              |
| الثالث: عدم صحة بعض مستندات رد الرواية عنده:                      |
| الرابع: اعترافه بأنَّ جماعة من الأئمة خرَّ جوا أحاديث المهدي على: |
| الخامس: بطلان ادعائه استيفاء أخبار المهدي ﷺ:                      |
| الحب يعمي ويصم:                                                   |
| أخبار المهدي متواترة عند القوم:                                   |
| السادس: سلبية موقف ابن خلدون من أهل البيت المالي :٥٣              |
| لا مهدي إلَّا عيسىٰ:                                              |
| دلائل العصر                                                       |
| تصاعد الاهتمام بالمخلّص الموعود في وجدان شعوب العالم              |
| مجتبئ السادة                                                      |
| المهدوية رسالة ربانية خالدة (البشرية تنتظر):                      |
| ١ – الإسلام:                                                      |
| ٢ - المسيحية:                                                     |
| ٣ - اليهودية:                                                     |
| دلائل تشير إلى صحوة عالمية بحثاً عن المخلِّص:                     |

| ١ - نهاية العالم والمخلِّص الموعود، نظرة إحصائية عالمية:             |
|----------------------------------------------------------------------|
| ٢ - كثرة الإصدارات الثقافية:٧٣                                       |
| ٣ - توقيت عودة المسيح:٧٩                                             |
| الأسباب الكامنة وراء ازدياد البحث عن المخلِّص:                       |
| ١ - الأزمات والاضطرابات السياسية:                                    |
| ٢ - الكوارث العالمية الكبرى:                                         |
| ٣ - البحث عن العدالة:٣                                               |
| ٤ - التحولات الاجتماعية والأخلاقية:                                  |
| قراءة فكرية واستراتيجية لدلالات تصاعد الاهتمام بالمخلِّص الموعود: ٨٨ |
| التحليل الاستراتيجي:                                                 |
| ١ – مؤشر علىٰ قلقٍ وجودي حقيقي:                                      |
| ٢ - فقدان الثقة بالنظم والمؤسسات الدولية القائمة: ٩٠                 |
| ٣ - مؤشر لتحوُّ لات كبرىٰ في الرأي العام العالمي: ٩٠                 |
| ٤ - بحث عن قيادة عالمية واحدة:                                       |
| ٥ - تآكل الأيديولوجيات والمعتقدات السائدة:                           |
| ٦ - بداية تحول في دورة الحضارات:                                     |
| ٧ - الانعكاسات على السياسات الدولية:                                 |
| استنتاج استراتيجي:                                                   |

| ٩٣         | التحليل الفكري:                                      |
|------------|------------------------------------------------------|
| ٩٣         | علم النفس:                                           |
| ٩٤         | علم الاجتماع:                                        |
| ٩٤         | التخطيط الاستراتيجي المستقبلي:                       |
| 90         | استنتاج فكري:                                        |
| 90         | الرؤية الدينية والروحية:                             |
| ٩٦         | ١ – التطلُّع إلىٰ الخلاص الروحي الشامل:              |
| ٩٦         | ٢ - إحياء النبوءات والرموز الدينية الكبرى:           |
| ٩٧         | ٣ - حاجة البشرية إلى مرشد رباني:                     |
| <b>۹</b> V | ٤ - مؤشر علىٰ أزمة أخلاقية عالمية:                   |
| <b>۹</b> V | ٥ - انعكاس لمفهوم النهاية والبداية في الأديان:       |
| ٩٨         | سرّ الانتظار:                                        |
| ٩٨         | ما الذي يدفع مليارات البشر للبحث عن المخلِّص حالياً؟ |
| 99         | استنتاج من منظور أيديولوجي (العودة إلىٰ الروحانية):  |
| 99         | خلاصة استراتيجية:                                    |
| ١٠٠        | جسر الحضارات:                                        |
| ١٠٠        | فوائد تعزيز الإيمان بالمخلِّص في وجدان الشعوب:       |

| سبل تعزيز عقيدة (المخلص الموعود) لدى الرأي العام العالمي:  |
|------------------------------------------------------------|
| أبرز التحديات التي تواجه عقيدة المخلِّص في العالم المعاصر: |
| ١ - التنوع الثقافي والفكري:                                |
| ٢ - التحديات السياسية:                                     |
| ٣ - المؤسسات الإعلامية:                                    |
| ٤ - التحديات القومية:                                      |
| ٥ - التطورات الاجتماعية:                                   |
| ٦ - التحديات الشخصية:                                      |
| القيم الأخلاقية في الدولة المهدوية                         |
| تأسيسات ومبادئ                                             |
| الشيخ حسين عبد الرضا الأسدي                                |
| مقدمة:                                                     |
| المطلب الأول: تأسيسات:                                     |
| الأساس الأول: واقعية الأخلاق في الدين الإسلامي:            |
| الأساس الثاني: إطلاق الأخلاق وعدم نسبيتها:                 |
| الأساس الثالث: أقسام الأفعال من حيث الحسن والقبح:١١٣       |
| الأساس الرابع: التوازن السلوكي:١١٥                         |

| 117 | الأساس الخامس: ارتباط المبادئ الأخلاقية بأصول الدين وفروعه:.         |
|-----|----------------------------------------------------------------------|
| 117 | المطلب الثاني: مبادئ التطبيق الأخلاقي في دولة الإمام المهدي عليه: .  |
| 117 | المبدأ الأول: الرجوع إلى الفطرة:                                     |
| 119 | المبدأ الثاني: وضوح الرؤية الكونية:                                  |
| 119 | أ - التعريف بالعقيدة الحقة:                                          |
| 17  | ب - نشر العلم والمعرفة والقضاء علىٰ الجهل:                           |
| 17  | المبدأ الثالث: توفير الأجواء المناسبة للتطبيق الأخلاقي:              |
| 17  | ١ - التطبيق النموذجي للمبادئ الأخلاقية من قيادات الدولة:             |
| 177 | ب - توفير أماكن العلم والمعرفة - بناء المساجد نموذجاً -:             |
| 178 | المبدأ الرابع: القضاء علىٰ موانع التطبيق الأخلاقي:                   |
| 170 | أ – إبليس:                                                           |
| 177 | النصُّ الأوَّل: أنَّ الذي يقتله هو الإمام المهدي ، عند قيامه:        |
| 177 | النصُّ الثاني: أنَّ الذي يقتله هو الرسول الأكرم عَيَّا أَنَّ الرجعة: |
| 177 | النصُّ الثالث: أنَّ الذي يقتله هو أمير المؤمنين عليَّا فِي الرجعة:   |
| 177 | أمًّا ما هو معنىٰ قتل الإمام المهدي ﷺ لإبليس؟                        |
| ١٢٨ | ب - القضاء علىٰ الأعداء (الكافرين والمشركين):                        |
| ١٣٠ | ج – القضاء علىٰ الفقر والحاجة المادية:                               |

| ي ﷺ:                                     | المطلب الثالث: نهاذج من الأخلاق العملية في دولة الإمام المهد                 |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 187                                      | النموذج الأول: تقديم الواجب على المستحب عند التعارض:                         |
| 188                                      | النموذج الثاني: عموم العدل:                                                  |
| 180                                      | النموذج الثالث: التكافل الاجتماعي (يقضي الدين) مثلاً:                        |
| ١٣٦                                      | النموذج الرابع: آداب وأخلاقيات الحرب:                                        |
| 179                                      | الخاتمة:                                                                     |
| ية١٤١                                    | شخصيّات محورية في الحركة المهدو                                              |
| الشيخ علي كريّم                          |                                                                              |
| 1                                        | مقدِّمة:                                                                     |
| 1 • 1                                    |                                                                              |
| 1 & £                                    | معدمه.<br>أوّلاً: الامام المهدي ﷺ وأنصاره في القرآن الكريم:                  |
| ١٤٤                                      |                                                                              |
| 188                                      | أوّلاً: الامام المهدي على وأنصاره في القرآن الكريم:                          |
| 187                                      | أوّلاً: الامام المهدي ﷺ وأنصاره في القرآن الكريم:<br>ثانياً: من هم الأبدال؟  |
| ١٤٢<br>١٤٦<br>ير إليه الروايات السنية في | أوّلاً: الامام المهدي هي وأنصاره في القرآن الكريم:<br>ثانياً: من هم الأبدال؟ |
| ١٤٢<br>١٤٦<br>ير إليه الروايات السنية في | أوّلاً: الامام المهدي هي وأنصاره في القرآن الكريم:                           |
| ١٤٢<br>١٤٦<br>ير إليه الروايات السنية في | أوّلاً: الامام المهدي هي وأنصاره في القرآن الكريم:                           |

| 1 8 9 | الثاني: أصحاب الإمام المهدي المنتظر ﷺ: |
|-------|----------------------------------------|
| ١٥٠   | ثالثاً: رجالٌ حول الإمام المهدي ﷺ:     |
| 10.   | السيّد الخراساني:                      |
| 10.   | ١ - اسمه ونسبه:                        |
| 101   | ٢ – حركته ودوره في الظهور:             |
| 107   | اليهاني:                               |
| 107   | ١ - اسمه ونسبه:                        |
| 108   | ٢ - زمان ظهوره ودوره في عملية الظهور:  |
| 100   | ٣ – لماذا رايته أهدى الرايات؟          |
| 107   | النفس الزكية:                          |
| ١٥٨   | ب – نسبه:                              |
| 109   |                                        |
| 109   | ب – سبب استشهاده:                      |
| 17    | شعيب بن صالح:                          |
| 17    | ١ – اسمه ونسبه:                        |
| 17    | ٢ - دوره في عملية الظهور:              |
| 171   |                                        |

## المحتويات

|     | فتن آخر الزمان وأساليب المواجهة |
|-----|---------------------------------|
| 17٣ | (فتنة السفياني أنموذجاً)        |

## علاء عبد على مخيط السعيدي 177 ..... ثانياً: الفتنة سُنَّة إلهية: ثالثاً: أنواع الفتن: ......ثالثاً: أنواع الفتن: ..... الغفلة عن بداية الفتنة: المطلب الثاني: فتن آخر الزمان، وعوامل الوقوع فيها: ..... أولاً: كثرة الفتن في آخر الزمان: ........................ ١٦٩ ثانياً: عوامل الوقوع في فتن آخر الزمان: ...................

المطلب الثالث: فتنة السفياني، وأساليب مواجهتها: .....

| 174                              | أولاً: فتنة السفياني:                                  |
|----------------------------------|--------------------------------------------------------|
| 177                              | ثانياً: أساليب مواجهة فتنة السفياني:                   |
| ليات التخصص                      | الدرس المهدوي بين الأهمية وآ                           |
| ا والاعتماد عليها في ضبط المسائل | (أهمية البحث عن القواعد المهدوية وتدوينه               |
| ١٨٣                              | المتعلقة بالمهدوية)                                    |
| الشيخ حميد عبد الجليل الوائلي    |                                                        |
| ١٨٣                              |                                                        |
| تخصصي، في نقاط ثلاث: ١٨٥         | الفصل الأوَّل: تعريف الدرس المهدوي وأنحاء التلقي ال    |
| 198                              | قواعد المسائل المهدوية في كتاب كمال الدين:             |
| 197                              | كتاب المقنع في الغيبة:                                 |
| ني الاشتغال عليها وآليات         | الفصل الثاني: القواعد العامة التي ينبغ                 |
| 199                              | التعاطي المعرفي مع المهدوية:                           |
| Y • •                            | الأولىٰ: تأصيل القواعد:                                |
| Y • Y                            | الثانية: البحث العام في تأسيس القواعد:                 |
| ۲۰٤                              | الثالثة: القواعد في المهدوية:                          |
| Y • V                            | نهاذج من قواعد هذه الجهة ذكرها بعض الأعلام سَرَّتُكُّ: |
| وية:                             | الفصل الثالث: نماذج من تطبيقات حول القواعد المهد       |
| ۲۱۰                              | حول الوظيفة تجاه الإمام عليه في الغيبة:                |

# المحتوبات

| ۲۱۰                    | التطبيق الأول: في وجوب نصرة الإمام التلِّ للقيام بوظيفته:           |
|------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| Y11                    | يقع البحث في بيان عدَّة قواعد متسلسلة:                              |
| والبشرية: ٢١١          | القاعدة الأولىٰ: قاعدة أنَّ نصرة الإمام ﷺ علىٰ أساس المزج بين الغيب |
| مام عليه: ذكرت العديد  | القاعدة الثانية: تفرع وجوب الطاعة على ضرورة المعرفة للإه            |
| تضمنة لوجوب طاعته      | من الأدلة الدالة على وجوب البحث عن الإمام الله ، والم               |
| Y1Y                    | ونصرته، ومن عناوينها:                                               |
| ۲۱۳                    | القاعدة الثالثة: لزوم النفر إلى الإمام للطلا:                       |
| ۲۱٤                    | القاعدة الرابعة: إطلاق لزوم التمكين للإمام عليه :                   |
| Y19                    | شواهد ومؤيدات: الانتظار ومراتب النصرة والإعداد:                     |
| YYA                    | قاعدة: لا تُطبِّق ما لم تجزم بالعلامة:                              |
| <b>TTT</b>             | قواعد في مسألة فرعية من مسألة العلامات: قواعد مسألة الصيحة:         |
| ي                      | نقد ومراجعة شبهات الدكتور ناصر القفار                               |
| ۲۳۹                    | حول فكرة المهدوية                                                   |
| الناقد: نصرت الله آيتي |                                                                     |
| المترجم: علاء الزبيدي  |                                                                     |
| ۲۳۹                    | تمهيد:                                                              |
| 7٣9                    | مقدمة:                                                              |

| نيدة الغيبة عند فِرَق الشيعة]:                         | الشبهة الأولىٰ: [عن |
|--------------------------------------------------------|---------------------|
| 7 £ 7                                                  |                     |
| أة فكرة الغيبة]:                                       | الشبهة الثانية: [نش |
| Yo                                                     | نقد ومراجعة:        |
| YO1                                                    | كلام الشيخ المفيد:  |
| وق:                                                    | كلام الشيخ الصد     |
| YO1                                                    | كلام الذهبي:        |
| Y0Y                                                    | كلام ابن حزم:       |
| يّة الحيرة في بدء الغيبة الكبرى:                       | القضية الثانية: قض  |
| Y08                                                    | نقد ومراجعة:        |
| باب القول بالغيبة]:                                    | الشبهة الثالثة: [أس |
| Y09                                                    |                     |
| عوىٰ سعي الشيعة إلىٰ خلق كيان سياسي]:                  | الشبهة الرابعة: [د  |
| Y3Y                                                    | نقد ومراجعة:        |
| دعوى وجود دور للديانات السابقة في تأسيس المهدوية]: ٢٦٣ | الشبهة الخامسة: [   |
| Y7Y                                                    |                     |
| واضح مبدأ الغيبة]:                                     | الشبهة السادسة: [   |

# المحتويات

## العدد ١٨

| نقد ومراجعة:                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------|
| الشبهة السابعة: [دعوى النزاع على السفارة زمن السفير الأوَّل]:              |
| الشبهة الثامنة: [دعوى إخراج التوقيعات الكاذبة من أجل الأموال]:             |
| الشبهة التاسعة: [دعوى كثرة المخالفين في سفارة محمد بن عثمان]:              |
| الشبهة العاشرة: [دعوي وكالة محمد بن علي بن بلال]:                          |
| الشبهة الحادية عشر: [دعوى التزاحم على البابية من أجل الأموال]:             |
| الشبهة الثانية عشر: [دعوى إخراج توقيعات اللعن على من لا يدفع الأموال]: ٢٧٤ |
| الشبهة الثالثة عشر: [دعوىٰ سيادة لغة المال علىٰ التوقيعات]:                |
| الشبهة الرابعة عشر: [دعوى النزاع في تعين السفير الثالث]:                   |
| الشبهة الخامسة عشر: [دعوى أنَّه السفارة بالاتفاق مع بعض المدَّعين]:        |
| الشبهة السادسة عشر: [دعوى انتهاء وعود الشيعة بالظهور]:                     |



